
 

 

                                                                                                                                                            

 
 

 
ENERO 2026 
MAESTROS DEL CINE CONTEMPORÁNEO (XII):  
DAVID LYNCH (1ª parte)  
–in memoriam- 
 

 

Organiza: 
La Madraza. Centro de Cultura Contemporánea 

CineClub Universitario UGR /Aula de Cine “Eugenio Martín” 



 

 



 

 

La noticia de la primera sesión del Cineclub de Granada 
Periódico “Ideal”, miércoles 2 de febrero de 1949. 

 

El CINECLUB UNIVERSITARIO UGR 

se crea el martes 1 de febrero de 1949 

con el nombre de “Cineclub de Granada”. 

 

Será en 1953 cuando pase a llamarse con su actual denominación. 

Así pues en este curso 2025-2026, cumplimos 73 (77) años. 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

ENERO 2026 
MAESTROS DEL CINE CONTEMPORÁNEO (XII): 
DAVID LYNCH (IN MEMORIAM) 1ª PARTE 
 
JANUARY 2026 
MASTERS OF CONTEMPORARY FILMMAKING (XII): 
DAVID LYNCH (IN MEMORIAM) PART 1 
 
Viernes 9 / Friday 9th 
CABEZA BORRADORA (Eraserhead, EE.UU., 1977) [90 min.] 
 
Martes 13 / Tuesday 13th 
EL HOMBRE ELEFANTE (The elephant man, EE.UU., 1980) 
[118 min.] 
 
Viernes 16 / Friday 16th 
DUNE (Dune, EE.UU., 1984) [136 min.] 
 

Martes 20 / Tuesday 20 th 
TERCIOPELO AZUL (Blue velvet, EE.UU., 1986) [120 min.] 
 

Viernes 23 / Friday 23th 
ASESINATO EN TWIN PEAKS 

(Twin Peaks – Tv pilot, EE.UU., 1990) [113 min.] 
 
Martes 27/ Tuesday 27th 
CORAZÓN SALVAJE (Wild at heart, EE.UU., 1990) [125 min.] 
 
Viernes 30/ Friday 30th 
TWIN PEAKS: FUEGO, CAMINA CONMIGO 

(Twin Peaks: Fire walk with me, EE.UU., 1992) [136 min.] 
 
Todas las proyecciones en versión original  
subtituladas al español 
All screenings in original version with Spanish subtitles 



 

 

Todas las proyecciones a las 21 h 
Sala Máxima del Espacio V Centenario 
(Av. de Madrid) 
Entrada libre hasta completar aforo 
All screenings at 9 p.m. 
the Assembly Hall in the Espacio V Centenario (Av.de Madrid). 
Free admission up to full room. 
 

Seminario “CAUTIVOS DEL CINE” nº 82 
Miércoles 28 / Wednesday 28th     17 h 
EL CINE DE DAVID LYNCH 
impartido por Gabriel Cabello 
(profesor titular dep. Historia del Arte. UGR) 
Gabinete de Teatro & Cine del Palacio de la Madraza 
Entrada libre PREVIA INSCRIPCIÓN  
(mediante Formulario en lamadraza.ugr.es) 
Free admission UPON REGISTRATION 

(using the Form at lamadraza.ugr.es) 

 
Organiza:    
La Madraza. Centro de Cultura Contemporánea. 
Cineclub Universitario UGR / Aula de Cine “Eugenio Martín” 
 
 

EN ESTA SALA Y DURANTE LAS PROYECCIONES, 
NO ESTÁ PERMITIDO COMER NI HACER USO DE DISPOSITIVOS MÓVILES. 

 
LOS ESPECTADORES PODRÁN ACCEDER A LA MISMA 

30 MINUTOS ANTES DEL INICIO DE LA SESIÓN. 
 

LES AGRADECEMOS MUCHO SU COLABORACIÓN. 
 

 
EL USO DE LAS IMÁGENES DE ESTE CUADERNO 

SE HACE EXCLUSIVAMENTE CON FINES DIVULGATIVOS 



 

  



 

  



 

  



 

 

(…) Comencé como una persona normal, me crie en el 

noroeste. Mi padre era un investigador del Departamento de 

Agricultura que estudiaba los árboles. Así que yo pasaba mucho 

tiempo en el bosque. Y el bosque para un niño es mágico. Vivía en lo 

que suele considerarse un pueblo pequeño. Mi mundo se reducía al 

equivalente de una manzana urbana, tal vez dos. Todo ocurría en ese 

espacio. Todos los sueños, todos los amigos existían dentro de ese 

pequeño mundo. Pero a mí me parecía enorme y mágico. Tenía mucho 

tiempo para soñar y estar con los amigos. Me gustaba pintar y me 

gustaba dibujar. Y a menudo pensaba, equivocado, que cuando te 

haces adulto dejas de pintar y dibujar y te dedicas a cosas más serias. 

En noveno curso mi familia se mudó a Alexandria, en Virginia. Una 

noche, en el jardín delantero de la casa de mi novia, conocí a un tipo 

llamado Toby Keeler. Mientras charlábamos, me contó que su padre 

era pintor. Pensé que tal vez se refiriese a pintor de brocha gorda, 

pero la conversación acabó revelándome que de hecho su padre era 

un excelente artista. Aquella conversación cambió mi vida. Hasta 

entonces la ciencia me había despertado cierto interés, pero de pronto 

supe que quería ser pintor. Y quería llevar una vida de artista (…). 

(…) En el instituto leí el libro de Robert Henri1 ‘El espíritu del 

arte’: aquel abordaba la idea de la vida artística. Para mí, vivir la 

vida del arte significaba dedicarse a la pintura: con una dedicación 

plena que convirtiera todo lo demás en secundario. (…) Bushnell 

Keeler, el padre de mi amigo Toby, solía decir: ‘si quieres disfrutar 

de una hora de buena pintura, necesitas disponer de cuatro horas 

seguidas sin interrupciones’. Por tanto, la vida artística significa 

libertad de tener tiempo para que pasen las cosas buenas. No siempre 

queda tiempo para otros asuntos. De manera que era pintor. Pintaba 

                                                 
1  Robert Henri (1865-1929) fue un destacado pintor estadounidense formado, como Lynch, en la 

Pennsylvania Academy of the Fine Arts, cuya estilo impresionistas -cf. “Snow in New York” (1902)-, 

facilitaba sus espontáneas representaciones de escenas urbanas, las cuales serían asociadas con su etapa 

de madurez creativa. Dedicado a la docencia entre 1915 y 1927, entre sus alumnos más destacados 
hallamos a Edward Hopper ... 

 
 



 

 

y asistía a la escuela de bellas artes. No me interesaban las películas. 

A veces iba al cine, pero yo solo quería pintar (…). 

(…) Un día estaba sentado en una sala enorme de la Academia 

de Bellas Artes de Pensilvania. La sala se dividía en cubículos 

pequeños. Yo estaba en el mío; serían las tres de la tarde. Me 

encontraba a medio pintar un cuadro de un jardín por la noche. Había 

mucho negro y plantas verdes que emergían de la oscuridad. De 

pronto, las plantas empezaron a moverse y oí el viento. ¡No iba 

drogado! Pensé que aquello era fantástico y comencé a preguntarme 

si el cine podía ser un modo de dar movimiento a la pintura. (…) Todos 

los años la Academia a final de curso organizaba un concurso de 

pintura y escultura experimental. Un año yo construí una máquina 

pinball que tenía una bola en perpetuo movimiento. Al chocar la bola 

con los disparadores, se ponía en marcha una especie de traca que 

hacía encenderse la luz… y una mujer dibujada en el tablero 

empezaba a gritar. Luego, todo el ciclo volvía a comenzar. Al año 

siguiente hice una pantalla tridimensional, básicamente plana pero 

con una serie de figuras en relieve.  Esta vez pensé: ‘Voy a hacer un 

cuadro móvil’. Esculpí una pantalla -de 1,80 metros por 2,40 metros- 

sobre la que proyecté una película de animación stop-motion bastante 

rudimentaria. Se titulaba Six Men Getting Sick, un film de un minuto 

de largo que debía proyectarse continuamente, circularmente, y cuyo 

contenido eran varias figuras con el estómago hinchado y la cabeza 

en llamas. Se mareaban, vomitaban... y luego todo el ciclo volvía a 

comenzar. Se oía continuamente una sirena de policía (...) Pensé que 

aquella sería toda mi carrera cinematográfica, porque hacer aquella 

película me había costado una fortuna: doscientos dólares. 

Sencillamente, no podía permitirme seguir por ese camino. Pero un 

alumno mayor, un millonario, vio mi escultura en una exposición y me 

pidió que le construyese otra para su casa. Me compré una cámara y 

empecé a trabajar; a los dos meses tenía un film de dos minutos, de 

animación. Cuando lo quise proyectar, descubrí que mi cámara no 

había funcionado bien y no tenía nada. Así que hice otro corto 

completamente distinto, The alphabet, que me valió una beca del 

American Film Institute. Allí hice otro, The grandmother, que me 



 

 

condujo al Centro de Estudios Fílmicos Avanzados. Y así comenzó a 

rodar la bola. En adelante, solo me topé con semáforos en verde. Poco 

a poco -salto a salto- me enamoré del medio cinematográfico (…). 

 

(…) Los 33 años que llevo practicando la meditación 

trascendental han sido clave para mi trabajo en el cine y la pintura y 

en todos los aspectos de la vida. Han sido un modo de zambullirme 

más a fondo ‘en busca del gran pez’. Todo, cualquier cosa, surge del 

nivel más profundo. La física moderna denomina a ese nivel ‘campo 

unificado’. Cuanto más se expande la conciencia, más se profundiza 

hacia dicha fuente y mayor es el pez que puede pescarse. En las 

profundidades, los peces son más poderosos y puros. Son enormes y 

abstractos. Y muy bellos. Yo busco un tipo particular de pez 

importante para mí, uno que pueda traducirse al cine. Pero allá abajo 

nadan toda clase de peces (…)  

(…) No sé por qué, pero entrar en un cine y que se apaguen las 

luces es mágico. Se hace el silencio y luego se abre el telón. Rojo, tal 

vez. Y entras en otro mundo. Es bonito cuando se comparte la 

experiencia. También es bonito cuando estás en casa con la pantalla 

delante, pero no tanto. Es mejor en pantalla grande. Así te adentras 

en otro mundo. (…) El cine es un lenguaje. Puede decir cosas: 

grandes, abstractas. Y eso me encanta. No siempre se me dan bien las 

palabras. Algunas personas son poetas y dicen las cosas con palabras 

bellas. Pero el cine posee un lenguaje propio. Y con él pueden decirse 

muchas cosas porque cuentas con el tiempo y las secuencias. Tienes 

diálogos. Tienes música. Tienes efectos sonoros. Tienes muchísimas 

herramientas. Y, por tanto, puedes expresar un sentimiento o un 

pensamiento que no podrían comunicarse de ningún otro modo. Es un 

medio mágico. A mí me parece muy bello pensar en imágenes y 

sonidos que fluyen juntos en el tiempo y en una secuencia, creando 

algo que solo puede hacerse mediante el cine. No son solo palabras o 

música, sino toda una gama de elementos que se unen para componer 

eso que antes no existía. Se trata de contar historias. De inventar un 

mundo, una experiencia que la gente no tendría de no ver esa película. 

Cuando pesco una idea para una película, me enamoro del modo en  



 

 

 
 

que el cine es capaz de expresarla. Me gustan las historias que 

contienen abstracciones, y eso es lo que el cine puede hacer. (…) Soy 

un gran admirador de Billy Wilder. Hay dos películas suyas que 

aprecio particularmente porque crean mundos propios: El 
crepúsculo de los dioses y El apartamento. Y después está Fellini, 

una gran fuente de inspiración. Me encantan La Strada y Ocho y 
medio, pero en realidad me gustan todas sus películas y, una vez más, 

por los personajes y la atmósfera y por esa otra cosa, que no acabas 

de poder identificar, que desprenden cada una de ellas. Me encanta 

Hitchcock. La ventana indiscreta me vuelve loco, en el buen sentido. 

James Stewart solo en la habitación desprende tanta intimidad, la 

habitación es tan fría y la gente que entra en ella -Grace Kelly, por 

ejemplo, y Thelma Ritter- es tan fantástica que todos juntos conforman 

un misterio que sale por su ventana. Es una película mágica, todo el 

que la ve lo nota. Resulta muy agradable volver a visitarla (…). 

Stanley Kubrick es uno de mis cineastas favoritos de todos los tiempos 

y me concedió un gran honor en los inicios de mi carrera que me 

animó de verdad. Yo estaba trabajando en EL HOMBRE ELEFANTE y 



 

 

me encontraba en un pasillo de los estudios Lee International, en 

Inglaterra. Uno de los productores de EL HOMBRE ELEFANTE, 

Jonathan Sanger, trajo a unos tipos que trabajaban con George Lucas 

y me explicó que querían contarme una anécdota. ‘Vale’, les dije yo. 

‘Ayer, David, conocimos a Kubrick en los estudios Elstree. Y mientras 

charlábamos con él nos invitó a su casa por la noche para ver su 

película preferida. Aceptaron. Fueron a su casa y Stanley Kubrick les 

pasó CABEZA BORRADORA. En ese momento podría haberme 

muerto feliz, en paz. Me gustan todas las películas de Kubrick, pero 

tal vez mi favorita sea Lolita. Me gusta su mundo. Me gustan los 

personajes. Me encantan las interpretaciones. En esa película James 

Mason está fenomenal, incomparable (…). 

(…) Es absurdo que un cineasta necesite explicar con palabras 

lo que significa una película. El mundo de la película es un mundo 

creado en el que, a veces, la gente desea entrar. Para la gente, ese 

mundo es real. Y si descubren ciertos detalles sobre cómo se hizo o 

acerca de los significados de esto o aquello, la próxima vez que vean 

la película, todos esos conocimientos participarán de la experiencia. 

Y entonces la película cambiará. Considero importante y muy valioso 

conservar ese mundo y no decir ciertas cosas que podrían destruir la 

experiencia. (…) No se necesita nada que no esté en la obra. Se han 

escrito montones de libros estupendos cuyos autores murieron hace 

mucho y no puedes desenterrarlos. Pero tienes el libro, y un libro 

puede hacerte soñar y pensar. A veces la gente se queja de que les 

cuesta entender una película, pero yo creo que entienden mucho más 

de lo que creen. Porque todos hemos sido bendecidos con la intuición: 

todos tenemos el don de intuir cosas. El cine se parece mucho a la 

música. Puede ser muy abstracto, pero la gente ansía darle un sentido 

intelectual, traducirlo a palabras. Y cuando no pueden hacerlo, se 

sienten frustrados. Pero si lo dejan expresarse, pueden encontrar una 

explicación interior. Si comentan la película con los amigos enseguida 

ven cosas: qué es esto, qué no es lo otro. Y tal vez coincidan o 

discrepen con sus amigos, pero ¿cómo pueden discrepar o coincidir 

si no saben nada? Lo interesante, pues, es que ya saben más de lo que 

creen. Y al expresar en voz alta lo que saben, lo ven más claro. Y 



 

 

cuando ven algo, pueden intentar aclararlo un poco más y, de nuevo, 

contrastarlo con un amigo. Y tal vez lleguen a alguna conclusión. Que 

sería válida (…). Los comentarios del director son una invitación a 

cambiar la manera en que la gente capta lo más importante: la 

película. Me parece bien contar anécdotas sobre el film, pero 

comentarlo mientras pasa es un sacrilegio. En lugar de eso, creo que 

se debería intentar ver la película entera y se debería intentar verla 

en un lugar silencioso, en la pantalla más grande posible y con el 

mejor sistema de sonido disponible. Así puedes entrar en su mundo y 

disfrutar de la experiencia (…). 

 

(…) Me gusta el dicho: ‘El mundo es como tú’. Y creo que las 

películas son como tú eres. Por eso, aunque los fotogramas de una 

película sean siempre los mismos -el mismo número, en la misma 

secuencia, con los mismos sonidos- cada proyección es distinta. A 

veces la diferencia es sutil, pero ahí está. Depende del público. Se crea 

un círculo que va del público a la película y vuelta atrás. Cada 

espectador mira, piensa, siente y llega a sus propias conclusiones. 

Que probablemente son distintas de las razones que me enamoraron 

a mí. De manera que no sabes lo que le llegará a la gente. Pero si te 

paras a pensar en cómo afectará a la gente o en si dañará a alguien o 

en si provocará una cosa u otra, tendrás que dejar de hacer películas. 

Uno solo hace las cosas que le enamoran y nunca sabe lo que va a 

pasar. (…) Para mí, cada película, cada proyecto, es un experimento. 

¿Cómo se traduce esa idea? ¿Cómo la traduces de manera que pase 

de idea a película o a silla? Se te ocurre una idea y la ves, la oyes, la 

sientes, la sabes (…). 

 

(…) Pensar en una cafetería es seguro. Puedes tomarte un café 

o un batido y alejarte hacia terrenos oscuros y luego regresar a la 

seguridad de la cafetería. (…) La vida está llena de abstracciones y la 

única manera de entenderla es a través de la intuición. Intuición es 

ver la solución: verla, saberla. Es la unión de la emoción y el intelecto. 

Algo esencial para el cineasta. ¿Cómo consigues que algo quede bien? 

Todo el mundo cuenta con las mismas herramientas: la cámara, las  



 

 

 
 

cintas, el mundo y los actores. Pero hay diferencias a la hora de unir 

esas partes.  Y ahí es donde interviene la intuición (…). 

 

(…) Conocí a Angelo Badalamenti en TERCIOPELO AZUL y 

desde entonces ha compuesto la banda sonora de todas mis películas. 

Le considero un hermano. Trabajamos así: a mí me gusta sentarme a 

su lado en el banco del piano. Yo hablo y Angelo toca. Toca mis 

palabras. Pero a veces no las entiende y toca muy mal. Entonces le 

digo: ‘No, no, no, no, Angelo’. Y cambio un poco las palabras y él toca 

de otra forma. Y de algún modo mediante este proceso acaba dando 

con algo y le digo: ‘¡Eso es!’. Y entonces sigue con su magia por el 

camino correcto. Es muy divertido. (…) A veces oyes una pieza 

musical y casa con una escena del guión. Cuando ruedo, a menudo me 

pongo esa pieza musical en los auriculares mientras escucho el 

diálogo. Escuchar esa música verifica que las cosas van por el buen 

camino: por ejemplo, al ritmo adecuado o con la iluminación 

correcta. Es otra herramienta para asegurarme de que sigo la idea 

original y le soy fiel. Está muy bien tener una música que puedas poner 



 

 

para saber si la escena funciona. (…) La compenetración con el 

músico debe ser absoluta. Una película es un trabajo de equipo, y la 

magia inherente al cine nace cuando cada una de las partes de ese 

equipo funciona bien. Siempre intento que todo el mundo sintonice con 

mis ideas. Con la música y el sonido quiero, básicamente, crear una 

atmósfera, un sentimiento concreto en cada uno de los lugares donde 

se realiza la acción. Una vez terminada la filmación, con el 

compositor estudiamos que música y sonidos le vayan bien a cada una 

de las secuencias, probando muchas formas y métodos hasta 

conseguir el sentimiento preciso (…). 

(…) El sonido es muy importante para la sensación que 

transmite una película. Conseguir la atmósfera correcta de una 

habitación, el ambiente adecuado del exterior o que el diálogo suene 

perfecto se parece a tocar un instrumento musical. Tienes que 

experimentar mucho para que te salga bien. Cosa que suele ocurrir 

tras el montaje. Pero yo siempre intento reunir ‘madera para el 

fuego’. De modo que tengo montones de cosas a las que puedo recurrir 

y ver si funcionarán. Basta con ponerle un sonido y enseguida te das 

cuenta de si algo no funciona.  (…) Estoy muy interesado en el juego 

recíproco entre el sonido y el ambiente. Creo que el sonido está ahora 

llegando a hacer valer su importancia autónoma. No creo, con todo, 

que lo haya logrado completamente. Una imagen con el sonido 

adecuado y lo que con ello puede hacerse es todo el secreto del cine. 

Me parece que el sonido se utilizaba para el diálogo y que durante 

una época la película era el teatro en conserva. Pero la gente está 

cavilando más ahora sobre el sonido, y ésta es realmente el área 

nueva. Todo viene a parar al ambiente. Hay que tener el sonido que 

corresponda a una película dada. Ciertos efectos de iluminación 

pueden crear emoción. El sonido puede alterar todavía más el 

ambiente. Realmente me gusta la idea de utilizar efectos sonoros como 

música. (…) La iluminación en blanco y negro, se quiera o no, es 

mucho más difícil que la del color. Hay que iluminar lo que ha de 

verse y dejar a oscuras todo lo demás. No se tiene la ventaja de la 

mutua discriminación entre colores. En blanco y negro, la escena 

puede quedar aburrida sin matices de luz, mientras que en color 



 

 

podría pasar perfectamente. Lo que prefiero realmente son las 

películas de bajo presupuesto, me encantan (…).En el cine es 

fundamental la sensación de lugar, porque quieres entrar en otro 

mundo. Cada historia posee un mundo propio, un ambiente y una 

atmósfera también propios. De modo que uno intenta aunar toda una 

serie de cosas -de pequeños detalles- para crear esa sensación de 

lugar. Tiene mucho que ver con la iluminación y el sonido. Los sonidos 

que entran en una sala pueden ayudar a pintar su mundo y hacerlo 

mucho más pleno. La luz puede cambiarlo todo en una película, 

incluso un personaje. Adoro ver salir a gente de la oscuridad (…). 

 

(…) Da igual lo maravilloso que sea un actor; cuando eliges 

el reparto, tienes que seleccionar a la persona que encaja con el papel, 

que pueda interpretarlo. Nunca hago pasar a los actores por lecturas 

improvisadas. Me parecen un tormento para ellos y a mí no me sirven 

de nada. Además, luego querría empezar a ensayar con ellos. Me 

llevaría mucho, muchísimo tiempo hacerlo con cada actor. De modo 

que me gusta hablar con los actores y observarlos mientras hablan. 

Empiezo a imaginarlos a lo largo del guion mientras van hablando. 

Algunos llegan hasta cierto punto del guión y se paran. Luego uno de 

los actores llega hasta el final y sé que es el adecuado. Cuando 

ensayas da igual por dónde empieces. Reúnes a los actores y eliges 

una escena que defina a los personajes en tu cabeza. Ensayas, y 

dondequiera que empieces, está. Esa cosa puede estar por todas 

partes. Luego hablas. A menudo la conversación no parece tener 

demasiado sentido. Pero para mí y para la persona con la que estoy 

hablando, sí lo tiene. Notas cómo cobra sentido. Así que en el siguiente 

ensayo tal vez todo se acerque más a lo que buscas. Y al siguiente, 

todavía más. Se habla mucho, sobre todo al principio. Puedes decir 

muchas cosas, a veces raras o estúpidas. Pero desarrollas unos 

pequeños códigos con ciertos actores o actrices. Por ejemplo, en mi 

caso, ‘más viento’ significa ‘más misterio’. Es extraño. Pero poco a 

poco, solo con que muevas una mano o pronuncies una palabra, una 

persona dice: ‘Ah, vale, vale’. Y los actores, llegado cierto punto de 

los primeros ensayos, acaban entendiéndolo. Luego se ponen en ac- 



 

 

 
 

-ción. Y todo su talento se encamina por la senda correcta. (…) Lo 

mismo cabe decir de todos con los que trabajas. Cuando la gente 

habla de ‘ensayar’, por lo general se refiere a los actores. Pero se 

ensaya con todo el equipo de rodaje, en todos los departamentos. 

Siempre estás pensando en la idea original: ya sea el ambiente o el 

personaje. Y mediante las charlas, los ensayos, más charlas y más 

ensayos, pronto sale a la luz. Y en cuanto todos pillan la onda, 

avanzan contigo y fluyen con las cosas que formaban la idea original. 

Funciona así. (…) He oído hablar de directores que gritan a los 

actores y que les engañan de algún modo para conseguir la 

interpretación que buscan. Y hay gente que intenta dirigir todo este 

negocio mediante el miedo. Pero a mí me parece ridículo: resulta a la 

vez patético y estúpido. Si dirigiera mis películas mediante el miedo, 

obtendría un uno por ciento de lo que consigo. Y no sería divertido 

hacerlas todos juntos. Y debería serlo (…). 

 

(…) La idea es todo. Si te mantienes fiel a la idea, en realidad 

esta te dice todo lo que necesitas saber. Basta con que sigas 



 

 

trabajando para darle el aspecto que tenía la idea, la sensación que 

transmitía, el sonido que emitía, el modo en que era. En ocasiones, 

entro en un decorado que ha sido construido a partir de una idea y, 

por un momento, tengo la impresión de estar en ella. Es fantástico. 

Pero muchas veces no construyes el decorado; encuentras una 

localización correcta basada en la idea. Y la localización puede 

cambiarse de muchas maneras para que se parezca todavía más a la 

idea. Pueden alterarse la iluminación y la utilería. La iluminación 

puede desempeñar un papel determinante. Y sigues trabajando sin 

parar hasta que te parece correcto según la idea. Si prestas atención 

a todos los elementos que se entremezclan al final, quién te lo iba a 

decir, resulta sorprendente cuánto se parece a aquella chispa original 

(…). 

 

(…) Aunque no se puede hacer una película sin tener al público 

en mente, llegado cierto punto, antes de acabarla, necesitas ponerla a 

prueba con un grupo de espectadores. A veces pierdes un poco la 

objetividad y necesitas saber qué funciona y qué no. Ese pase puede 

ser la peor proyección, algo muy parecido al infierno en vida. Pero, 

insisto, la película no está acabada hasta que se termina. Después de 

proyectarla para el grupo por el bien del conjunto, cabe la posibilidad 

de que haya que eliminar algunas cosas o añadir otras. No se trata 

exactamente de errores. Algunas de las escenas que se eliminan de 

una película son escenas que están bien solas. Pero para que el 

conjunto funcione, tienen que desaparecer. Forma parte del proceso 

(…). 

(…) Me han preguntado por qué, si la meditación es tan 

estupenda y proporciona semejante felicidad, mis películas son tan 

oscuras e incluyen tanta violencia. Hay muchísimas cosas oscuras en 

este mundo y la mayoría de las películas reflejan el mundo en el que 

viven. Son historias. Las historias siempre incluirán un conflicto. 

Tendrán subidas y bajadas, incorporarán el bien y el mal. Yo me 

enamoro de ciertas ideas. Y estoy donde estoy. Ahora bien, si dijera 

que estoy iluminado y que estoy haciendo cine iluminado, sería muy 

diferente. Pero soy solo un tipo de Missoula, Montana, que se dedica  



 

 

 
 

a lo suyo y sigue su camino como cualquier otro. Todos reflejamos el 

mundo en el que vivimos. Incluso aunque ruedes una película de 

época, esta reflejará el momento en el que vives. Es fácil ver las 

diferencias entre las películas de época según cuándo se filmaron. 

Desprenden una sensibilidad concreta: el modo de hablar, ciertos 

temas... Y esas cosas cambian con el mundo. (…) En las historias, en 

los mundos en los que nos adentramos, hay sufrimiento, confusión, 

oscuridad, tensión e ira. Hay asesinatos; hay toda clase de cosas. Pero 

el cineasta no tiene que sufrir para mostrar el sufrimiento. Puede 

enseñarlo, puede mostrar la condición humana, conflictos y 

contrastes, pero no tiene que pasar por todo ello. Lo orquesta, pero 

no está dentro. Que sean los personajes los que sufran. Algunos 

artistas piensan que la ira, la depresión u otros aspectos negativos les 

hacen incisivos. Creen que deben aferrarse a esa ira o ese miedo para 

poder trasladarlos a su obra. Y no les gusta la idea de ser felices: les 

da ganas de vomitar. Creen que perderán lo que los distingue, que 

perderán su fuerza. Si eres artista, tienes que saber acerca de la ira 

sin que esta te limite. Para crear, tienes que tener energía; tienes que 

tener claridad. Tienes que ser capaz de atrapar las ideas. Tienes que 

ser lo bastante fuerte para luchar contra las inevitables presiones y 

tensiones del mundo. Por tanto, tiene sentido alimentar el lugar del 



 

 

que proceden la fuerza, la claridad y la energía: sumergirse en él y 

estimularlo. Es curioso, pero mi experiencia así me lo confirma: la 

dicha es como un chaleco antibalas. Protege (…). 

(…) En cierto modo, cuantas más películas has hecho, más 

fácil resulta hacer otra. Te familiarizas con el proceso de pescar una 

idea y traducirla. Entiendes las herramientas y la iluminación. 

Comprendes el proceso en su conjunto porque ya has pasado antes 

por lo mismo. Pero también cuesta más, porque cuando estrenas otra 

película, esta se contempla en el contexto de lo que has hecho con 

anterioridad. La van a juzgar en base a ese trabajo previo. Y si acabas 

de conseguir un éxito, tienes la impresión de que tal vez fracases. Hay 

que aprender a encontrar un equilibrio entre el éxito y el fracaso. El 

éxito puede matar, igual que el fracaso (…). 

 
Texto (extractos): 

David Lynch, Catching the big fish, Bodkind, 2006  

(Atrapa el pez dorado, Reservoir Books, 2022) 

 

 

(…) DAVID LYNCH decía que en sus películas, pero también 

podría aplicarse a todo lo que hizo en otras disciplinas artísticas, quería 

resolver en un 90% los misterios planteados y dejar al espectador 

inquieto con el 10% restante. Nunca quiso explicar los laberintos 

narrativos y mentales de títulos como CABEZA BORRADORA, 

Carretera perdida e Inland Empire, y cuando se ponía con ello, 

suministraba pistas falsas, como en las diez notas que escribió sobre 

cosas teóricamente importantes que debíamos tener en cuenta durante 

el visionado de Mulholland Drive. Cierto que algunas de sus 

películas eran complicadas de seguir o de entender -lo que ha ocurrido, 

sin ir más lejos, con el cine de Godard, Bergman o Tarkovski-, pero el 

placer estaba en perderse en sus imágenes tan seductoras como a la 

vez -y ahí reside uno de los encantos hipnóticos de su cine y televisión- 

sórdidas y tenebrosas. La resolución clásica del conflicto en tres actos, 

estructura que Lynch dinamitó sin la repercusión que alcanzaron 

directores como Gaspar Noé, Quentin Tarantino o Alejandro González 

lñárritu, es, sinceramente lo de menos. Lynch nunca impuso un punto 



 

 

de vista racional a sus películas, tan siquiera cuando realizó las más 

“ortodoxas” para el gran público, aquellas que aman quienes detestan 

al director, El hombre elefante y Una historia verdadera, que 

siendo más “claras”, que no “explicativas”, son igual de misteriosas 

como el resto de su filmografía. Nos invitaba a perdernos en los 

meandros órficos perfectamente diseñados de sus relatos, fueran en 

cine, televisión, pintura, música, fotografía y demás artes que practicó.  

Ahí reside, si se me permite decirlo con estas palabras, la 

grandeza del artista renacentista por excelencia de la segunda mitad 

del siglo XX y de lo que llevamos del siglo XXI, porque a pesar de 

retirarse del cine entendido como “película que se proyecta en una sala 

(o en streaming)” desde 2006, tras rodar y estrenar sin mucha 

confianza Inland Empire -de hecho era originalmente un film para 

ser visto en su web-, Lynch ha seguido creando todo tipo de productos 

culturales (…) 

Cineasta y artista surrealista, pero también del subconsciente 

de una manera distinta a como lo practicaban los surrealistas. 

Postmoderno, pero en un sentido diferente al de Tarantino. Un hombre, 

en la vida privada, transparente, casi cándido, en aparente oposición 

con lo intrincado de su obra. En un texto publicado en “Rockdelux” 

tras el fallecimiento del cineasta, Paula Arantzazu Ruiz recordaba dos 

momentos lynchianos -porque lo lynchiano está implícito en su obra 

del mismo modo que atañe a su comportamiento cotidiano, como 

cuando durante años presentó en su web el parte meteorológico diario 

en la zona de Los Ángeles que le definen igual de bien que sus 

películas. En el primero, montó una campaña de promoción a favor de 

la candidatura al Óscar para Laura Dern por Inland Empire 

sentándose en una esquina de Hollywood Boulevard con una vaca al 

lado. En el otro, agradeció con estas palabras el Óscar honorífico que 

se le entregó en 2019: “Tienen unas caras muy interesantes, buenas 

noches”. No había impostura, creo. 

Lynch no era un cineasta que pinta cuadros como motivo 

complementario (Kurosawa, Greenaway), ni un director que expone 

sus fotografías (Wenders, Bigas Luna) o hace música (Jarmusch), ni 

un novelista tentado por la realización de películas (Auster) o un ci- 



 

 

 
 

-neasta que de vez en cuando escribe relatos (Almodóvar). En la obra 

de Lynch, las películas y series –no olvidemos En el aire y Hotel 
Room, disminuidas injustamente ante la resonancia y mitología de 

TWIN PEAKS- son indisociables de sus lienzos, fotografías, 

serigrafías, diseño de muebles, anuncios publicitarios, videoclips, 

animaciones para internet, obras efímeras, libros y discos de blues 

industrial o de rock vintage. Es un todo orgánico en el que cada pieza 

del intrincado puzle encaja con precisión (…)  

(…) Lynch sería lo más parecido al artista renacentista en el 

contexto tecnológico y cambiante del siglo XX. Lo más interesante, lo 

que define esa postura renacentista o de artista total, no es solo el 

interés por experimentar con distintos lenguajes o soportes, sino la 

capacidad que ha desarrollado para crear un universo poliédrico, 

aunque tan bien definido e identificado en cine -incluso sus detractores 

saben reconocer y valorar el “toque” Lynch, el estilo Lynch o un plano 

Lynch-, a partir del trabajo en muy diversas disciplinas y la 

interrelación entre ellas. De este modo, el cometido en distintas artes 

configura una obra única. Ninguna de ellas (música o pintura, foto- 



 

 

 
 

-grafía o publicidad) son un apéndice o un hecho ocasional. Hoy, ante 

la posibilidad de poder contemplar todas estas manifestaciones, 

entendemos mejor determinados gestos fílmicos a partir de 

resoluciones pictóricas, o algunas soluciones expresivas a partir de sus 

experimentos en Internet. Sus series fotográficas prolongan en el 

tiempo sus obsesiones por la estética industrial desarrolladas en títulos 

como CABEZA BORRADORA o los segmentos de DUNE dedicados 

a los Harkonnen. Cine y televisión se mezclan perfectamente en su 

obra, mejor que en la de cualquier otro cineasta seducido por el medio 

televisivo en los últimos tiempos, como se mezclaron en la de Alfred 

Hitchcock cuando ideó su serie a mediados de los años cincuenta: 

TWIN PEAKS encuentra el equilibrio perfecto entre TERCIOPELO 
AZUL y el culebrón catódico. Sus trabajos publicitarios sirven a una 

idea, la de vender, por supuesto, a partir de una reproducción, sea por 

la vía visual o por la sonora (Badalementi), de esos elementos por los 

que reconocemos el estilo Lynch, sin que por ello, después, la 

publicidad haya ejercido una influencia, directa o indirecta, nociva o 



 

 

positiva, en las películas del director. Habiendo hecho bastante 

publicidad, Lynch nunca arrastrará el san benito de director 

publicitario. (…) Lynch, renacentista y misterioso, entiende la 

normalidad como una tara, de ahí que haya visitado mundos oscuros, 

perturbadores, disconformes, violentos y anómalos que solo le 

pertenecen a él (The Alphabet, The Grandmother, The 
Amputee, CABEZA BORRADORA, TERCIOPELO AZUL, TWIN 
PEAKS, On the Air, Carretera perdida, Mulholland Drive, 

Inland Empire), se haya apropiado de universos ajenos (DUNE, 

CORAZÓN SALVAJE), extrapolado géneros (noir, gótico americano, 

ciencia ficción, fantástico, melodrama, serial televisivo), mezclado 

disciplinas (cine, televisión, pintura, fotografía, serigrafía, diseño, 

publicidad, videoclip, cómic, rock, bandas sonoras, escultura, Internet) 

y descienda a la “normalidad” de vez en cuando a partir de la historia 

de un hombre deforme, John Merrick, y de un anciano que viaja en 

una cortadora de césped, Alvin Straight (…) 

Su estilo y visión del mundo (las fuerzas de la naturaleza que 

pueden con todo, la supremacía del sueño sobre la lógica, la idea de 

atrapar las ideas e incorporarlas en plena construcción de una obra) 

está definido por igual con las imágenes eléctricas, industriales y 

alucinadas de CABEZA BORRADORA y del spot para PlayStation 2 

que realizó en 2000, y con las de TERCIOPELO AZUL, TWIN 
PEAKS -donde Edward Hopper y John Cheever toparon bajo la 

superficie oscura y rugosa de un aparente mundo edénico- y el anuncio 

para la fragancia “Obsession” de Calvin Klein que firmó en 1988, el 

primero de sus creativos spots publicitarios absolutamente ligados a su 

imaginario.  

Por los dos discos que él y Angelo Badalamenti le escribieron, 

arreglaron y produjeron a Julee Cruise, de atmósferas etéreo-

abstractas, y los que hizo en solitario o con Chrystabell, de blues 

industrial y de pop retro-futurista. Por las escenas aterradoras de 

DUNE (las que acontecen en el mundo purulento y oleaginoso de los 

Harkonnen), TERCIOPELO AZUL (Kyle MacLachlan encerrado en 

el armario mientras Dennis Hopper viola a Isabella Rossellini), 

CORAZÓN SALVAJE (la provocación-seducción de Willem Dafoe a 



 

 

Laura Dern), TWIN PEAKS: FUEGO, CAMINA CONMIGO (la 

emanación del mal que representa Bob en su máxima expresión), 

Carretera perdida (ese plano imborrable en el que Robert Blake 

está frente a Bill Pullman a la vez que le llama por teléfono desde un 

momento y un espacio inimaginables), Mulholland Drive (la parte 

final del film, el reverso del idílico sueño hollywoodiense del 

personaje de Naomi Watts) o todo lo que acontece en los episodios 3 

y 8 de Twin Peaks: The Return, un desbordamiento del 

audiovisual cuando en el siglo XXI se debaten las nuevas formas de 

entenderlo y canalizarlo. 

Seguiríamos sin otear nunca el final, porque no hay final, como 

en el “Club Silencio” de Mulholland Drive no había banda. 

Podríamos añadir sin problemas en la definición del universo Lynch 

las letras de las canciones que compuso para sus películas (“Mysteries 

of Love”) y para los discos de Cruise (“Rockin back inside my Heart”). 

Las colecciones fotográficas de espacios industriales, bujías, higiene 

dental, desnudos con humo o la de fetichismo con zapatos para la firma 

de Christian Louboutin. Las series concebidas solo para internet en 

animación en sistema Flash (Dumbland) o con sus famosos 

personajes con cabeza de conejos que flotan entre Lynch y Lewis 

Carroll (Rabbits).  Los cuadros “con volumen” y los divertidos 

partes meteorológicos diarios filmados siempre con el mismo 

encuadre, lo mismo que hizo en los años 80 cuando dibujó el cómic 

“The Angriest Dog in the World», consistente en una tira de viñetas 

diseñadas desde un idéntico punto de vista. Las estilizadas y 

analógicas lámparas creadas para una exposición de 2022 y que 

podrían haber estado en el apartamento de Henry Spencer, el 

protagonista de CABEZA BORRADORA. El significado arcano de 

los suelos de baldosas rayadas en blanco y negro o con fondo rojo de 

CABEZA BORRADORA y TWIN PEAKS. La impostura ensoñadora 

que suponen los playbacks musicales, el de Dean Stockwell en 

TERCIOPELO AZUL y el de Rebekah Del Río en Mulholland 
Drive, los dos con canciones de Roy Orbison, representante de la 

estética oscura del rock de los 50 y 60 que tanto amaba Lynch (…). 

 



 

 

 
 

Abandonó el cine tal y como aún lo entendemos, con películas 

que se proyectan en una sala, por decisión propia. Pero desde entonces, 

2006, nunca dejó de crear. Fue el primero, y diría que el único cineasta 

veterano, que entendió las muchas posibilidades que ofrecía internet, 

primero con la creación de su propia web en el año 2001, 

davidlynch.com -en 1998 ya trabajó con una empresa japonesa en un 

proyecto de film de terror para ser visto solo en la red, que no prosperó-

, y desde 2020 con un espacio propio en Youtube, “David Lynch 

Theater”. En agosto del pasado año publicó el disco “Cellophane 

Memories” con Chrystabell- a quien dio siete años antes el papel de la 

agente federal Tammy Preston en el retorno a Twin Peaks- y realizó 

el sencillo y envolvente videoclip de una de sus canciones, “Sublime 

Eternal Love”, título que define su visión cósmica del romance. Esta 

maravilla de música para crooner femenina que flota sobre el espacio 

no fue lo único de Lynch en los últimos tiempos, ya que concibió las 

citadas lámparas para una exposición neoyorquina titulada “David 



 

 

Lynch: Big Bongo Night” y presentó en abril de 2024 su estancia-

instalación “A Thinking Room” en el Salón del Mueble de Milán. El 

pasado octubre volvieron a colgarse en Youtube los 121 episodios de 

la serie “David Lynch Presents Interview Project”, entrevistas breves 

a gente anónima que conforman una panorámica de la América de lo 

que llevamos de siglo XXI. Y no olvidemos la inesperada aparición en 

2022 interpretando a John Ford en Los Fabelman, uniendo en una 

sola secuencia lo clásico con lo posmoderno después de recomendarle 

a Spielberg que quizá el director más indicado para encarnar a Ford 

fuera Peter Bogdanovich, señal de que era algo más cinéfilo de lo que 

creíamos. 

Lynch llevaba tiempo delicado a causa de un enfisema 

pulmonar. Había anunciado que, debido a su frágil salud, no podía salir 

de casa por miedo a contraer el COVID. El hecho de que tuviera que 

ser evacuado debido a los recientes incendios en diversas zonas de Los 

Ángeles y Hollywood acabó por precipitar los acontecimientos. 

Falleció el 16 de enero, cuatro días antes de cumplir los 79 años. No 

sé si el mundo será peor sin Lynch, como escribieron muchas personas 

en las redes sociales –en una respuesta colectiva de estima y orfandad 

sin precedentes, excepciones puntuales al margen-, pero aunque 

quedan sus películas y el resto de su obra, de lo que estoy seguro es de 

que será un mundo distinto (…). 
Texto (extractos): 

Quim Casas, “In memoriam: David Lynch (1946-2025”, 

Dirigido, febrero 2025. 

Quim Casas, “Un estilo definido entre muchas disciplinas”, 

en  dossier “David Lynch, mundos extraños”, Dirigido, febrero 2016. 

 

(…) David Lynch es un realizador tan extraño y secreto como 

algunos de sus personajes. Su inusual y estimulante labor como 

director de cine es una acertada reunión de rigor, riesgo e inteligencia. 

(…) Su intensa obra se define a sí misma por su total falta de 

subordinación a modas y gustos imperantes; por su utilización 

arriesgada del lenguaje cinematográfico; por la minuciosa 

construcción de un espacio temático coherente ferozmente personal, 

progresivamente ampliado por cada nuevo título que se suma a su fil- 



 

 

 
 

-mografía. La conjunción de todos estos presupuestos básicos, 

esenciales para la comprensión y análisis de sus films, determinan con 

exactitud el enunciado sobre el que se asienta una trayectoria de 

notable originalidad y manifiesta voluntad disidente. Actualmente, 

donde la mayoría de cine norteamericano se ejecuta bajo férreos planes 

de marketing, desprovisto, en consecuencia, de cualquier ápice de 

personalidad; palpablemente estandarizado para facilitar su consumo 

a un público cuyos gustos alienantes han sido estimulados por la 

industria que se encarga, a su vez, de satisfacerlos, la existencia de un 

cineasta como Lynch, capaz de plantear sus trabajos en los términos 

antes expuestos, viene marcada, lógicamente, por el signo de la 

ruptura. 

Desde esta perspectiva contextualizadora, la mencionada 

ruptura –que suministra un punto de valoración importante, pero no 

unívoco- se produce a partir de la concepción, como riguroso acto de 

creación artística, que el director de EL HOMBRE ELEFANTE tiene 

de su cine, frente a la manufacturación, más o menos esmerada, de un 

simple producto industrial. Cada film de Lynch es un admirable 



 

 

ejercicio de estilo, de contundente inventiva y talento, alejado de 

estereotipos o convenciones. Su insoslayable relevancia viene dada 

por la configuración estilística que denota la mirada del realizador 

sobre el material dramático que tiene entre manos. Es decir, el 

tratamiento fílmico de las dificultades que entraña la puesta en escena 

de un film: la planificación, la profundidad de campo, las relaciones 

de los actores con el decorado, las entradas y salidas de campo, la 

posición de la cámara y sus movimientos, la dirección de las miradas, 

la iluminación, el sonido, la música, la tonalidad cromática de la 

fotografía. Lynch afirma al respecto que “todo lo que cuenta es tener 

ideas. No hay que preocuparse por expresarse con palabras, lo que 

hace falta es traducirlas al lenguaje del film. Traducirlas por un 

pequeño ‘plop’ en la banda sonora, o un pequeño plano en una 

secuencia. Reencontrar el sentimiento que corresponde a la idea de lo 

que se está haciendo. Sin tener nada que ver con el lenguaje y las 

palabras”. Sus declaraciones dejan bien clara la intención del autor de 

elaborar sus films “con imágenes, sonidos y cosas de índole 

abstracta”. En ello ha jugado un papel importantísimo su formación 

pictórica, su compartido status de pintor con el de director de cine. 

“Pensar como un pintor te hace ver las cosas por debajo de su aspecto 

superficial, te ayuda a pensar más allá de las palabras”. 

 La obra de David Lynch se encuadra, sin ningún tipo de 

reservas, dentro de los parámetros del fantastique cinematográfico por 

sus temas, por sus estructuras, y sobre todo, por sus formas. Lo 

fantástico para él surge de su íntima relación con el medio expresivo 

que lo acoge: es más, como algo inherente a la esencia del cine. 

Mediante la intensa valoración del lenguaje y la puesta en escena 

consigue transformar a un sentido fantástico todo lo que es visto por 

el ojo falsamente objetivo de la cámara. Si, en ocasiones, Lynch ha 

recurrido a puntos de partida erigidos, casi, en meros pretextos 

(CABEZA BORRADORA), extraídos de subgéneros del fantástico tan 

trillados como el thriller (TERCIOPELO AZUL), o la space-opera 

(DUNE), éstos han sido hábilmente reinventados por el cineasta para 

atraerlos a su particular mundo creativo (EL HOMBRE ELEFANTE), 

ilustrando una serie de disquisiciones circunscritas exclusivamente a 



 

 

la experiencia fantastique del cine. Sus films cuestionan, alteran, en 

todo momento, la sensibilidad de sus espectadores, implicándolos o 

distanciándolos para obligarles a replantearse sus concepciones -

impuestas, asumidas- de lo verosímil y lo inverosímil, de lo imaginario 

y lo real, de la vida y el espectáculo, por medio de la yuxtaposición y 

confrontación de diversos verosímiles, de sus contradicciones y 

conflictos, rechazando todo efecto lineal y homogéneo. 

Lynch se halla obsesionado por lo obscuro, lo siniestro, y el 

absurdo que domina la voluntad de vivir, presididos por la potencia 

poética y creativa del inconsciente. Sus personajes experimentan un 

proceso de reencuentro consigo mismos, presos de un indefinible 

destino, en los dominios de un mundo extraño, en una infinitud que se 

muestra como un abismo acechado e inalcanzable, que provoca terror 

pero también una irresistible atracción. Un descenso a los infiernos -al 

igual que los relatos de Nerval, los poemas de Blake y Lautréamont, 

los frescos de Goya en la Quinta del Sordo, o las fotografías de Joel-

Peter Witkin-, un itinerario órfico en búsqueda de la propia identidad 

a través del dolor y el sufrimiento -Paul Atreides exclama 

repetidamente en DUNE: “El dolor mata a la mente, el dolor es la 

pequeña muerte que nos lleva a la extinción total”-. En este viaje 

interior e iniciático asistimos al descubrimiento de un orden paralelo 

al cotidiano, un mundo de desconocida perversidad, locura y muerte. 

Despojando al personaje que lo efectúa de su conciencia común, 

contrasta su voluntad a los riesgos que esos nuevos horizontes 

plantean, marcados por procesos contradictorios, tenebrosos y 

enfermizos, de destrucción y creación, dolor y placer, muerte y 

nacimiento, fealdad y belleza. Un mundo tan extraño -reflexión hecha 

varias veces por Jeffrey Beaumont en TERCIOPELO AZUL-, cuya 

sordidez, recreada por el realizador con subrepticia complacencia, es, 

en parte, una representación subjetiva, o lo que es lo mismo, nosotros 

no sólo vemos lo que el personaje -¿Lynch?- ve ante él, sino lo que 

hay en él. En consecuencia, somos testigos del desgarramiento de su 

conciencia, a su división: el fantasma del doble se filtra, sutil pero 

persistentemente, por las imágenes del cine de David Lynch (…). 

 



 

 

 
 

(…) Si bien le gustan películas como El mago de Oz (Victor 

Fleming, 1939), El crepúsculo de los dioses (Billy Wilder, 

1950), La ventana indiscreta (Alfred Hitchcock, 1954), Fellini, 
Ocho y medio (Federico Fellini, 1963), La hora del lobo (Ingmar 

Bergman, 1968) o Stroszek (Werner Herzog, 1977), y admira el 

trabajo de John Ford y Akira Kurosawa, los verdaderos apegos 

artísticos de David Lynch –es decir, aquellos que han enriquecido su 

sensibilidad e intelecto, que han ampliado su pensamiento, su 

capacidad de observación o su inventiva de una forma amplia, bella, 

inspirándole, instruyéndole, iluminando sus zonas más oscuras- 

provienen de otros mundos. 

Tras descubrir con 14 años el mundo del arte y la pintura -el 

conocido ensayo “The Art Spirit” (1923), de Robert Henri, se convirtió 

para él en “mi Biblia, porque asentaba las reglas de una vida en el 

arte”-, David Lynch se formó en la Pennsylvania Academy of Fine 

Arts (PAFA), la primera y más antigua, además de presitigiosa, 

escuela de bellas artes de los Estados Unidos, por donde pasaron 

talentos como Howard Pyle (1853-1911) - ilustrador de las revistas 



 

 

“Harper's Weekly” y “St. Nicholas Magazine” y famoso por sus obras 

“The Merry Adventures of Robin Hood” (1883) y “Howard Pyle’s 

Book of Pirates” (1921)-, Al Capp (1909-1979) -creador del mítico 

cómic satírico “Li’l Abner”- o Michael H. Shamberg (1952-2014), 

productor y  realizador de vídeos musicales (Talking Heads, The B-

52's, R.E.M., Patti Smith, Grace Jones…). Allí, en la PAFA, su manera 

de sentir y concebir la vida fue modelada de manera tan arriesgada 

como valiente. Obsesionado por lo siniestro y el absurdo que domina 

la voluntad de vivir – “No entiendo por qué el público espera que el 

arte tenga sentido cuando acepta que la vida no lo tiene”, dice-, sus 

obras pictóricas y fotográficas buscan un lenguaje que potencie y 

exprese la fuerza poética del inconsciente, la expresión de que algo ha 

ocurrido en el interior del hombre, deseoso de romper con algún tipo 

de limitación. El fondo artístico del PAFA le facilitó el contacto con 

autores/creadores modernos decididos a no ser moralmente útiles a la 

comunidad, proclives a presentarse a sí mismos no como críticos 

sociales o políticos, sino como visionarios, aventureros espirituales, 

exploradores de lo misterioso, como parias de una humanidad cada vez 

más deshumanizada.  

Entre los que captaron su atención estaban Edward Hopper 

(1882-1967) y, sobre todo, Francis Bacon (1909-1992). De Hopper 

aprendió a componer los planos en scope, que sitúan al público en el 

rol de un voyeur que espía a los personajes en un momento de dolorosa 

intimidad, algo que se percibe al comparar “Summer Interior” (1909) 

y las escenas en el apartamento de Dorothy Vallens (Isabella Rosellini) 

en TERCIOPELO AZUL. Igualmente, de Hopper retoma cierta 

estética, aparentemente realista que, en verdad, vulnera tanto la 

realidad como nuestra capacidad perceptiva de la misma, intuyendo 

todo tipo de tensiones y misterios ocultos, como demuestra la 

luminosidad casi metafísica, surreal, durante la presentación de 

Lumberton en, una vez más, TERCIOPELO AZUL. En cuando a 

Bacon, asimiló su manera de imaginar cuerpos monstruosos 

consumidos por emociones intensas y malsanas, donde la carne se 

retuerce y se deforma, gobernado por la subjetividad del individuo y 

la dinámica de sus procesos inconscientes, por su traumática relación 



 

 

dinámica con el mundo, con la sociedad: basta recordar la paternidad 

castrante y alienante de CABEZA BORRADORA y su bebé monstruo, 

que va un paso más allá de lo que propone el lienzo “Head” (1948), o 

la metamorfosis psicogénica de Fred Madison (Bill Pullman) al final 

de Carretera perdida, una cita/homenaje a “Study after 

Velázquez’s Portrait of Pope Innocent X” (1953), como también esa 

cita “baconiana” en EL HOMBRE ELEFANTE -que vincula la 

monstruosidad interior, perversa, abisal, con lo urbano, lo industrial... 

- con esas reses abiertas en canal, directamente extraídas del 

inquietante cuadro “Figure with meat” (1954), que parecen amenazar 

al dr. Treves (Anthony Hopkins) mientras deambula buscando la 

guarida de Bytes (Freddie Jones), cruel explotador del desdichado 

John Merrick (John Hurt), el monstruo-humano símbolo de una pureza 

edénica perdida. 

Las imágenes del sexo, la violencia, la monstruosidad 

física/psicológica, los retazos de comedia negra y cultura pop -citemos 

la sombría e histriónica revisión lynchiana de El mago de Oz en 

CORAZÓN SALVAJE -no abundan en su obra pictórica, aunque 

existe una continuidad/complicidad iconográfica que va más allá de la 

narrativa fílmica, como prueba la oreja sobre la mesa para autopsias 

en TERCIOPELO AZUL y la fotografía en B/N de una vieja sierra 

quirúrgica sobre una herrumbrosa mesa de disección en un anfiteatro, 

o en la misma cinta, la evocación surreal de la muerte y la tortura, que 

hallan su continuidad en el alucinante lienzo “This Man Was Shot 

0.9502 Seconds Ago” (2004). El arte plástico de David Lynch se 

caracteriza por un voyeurismo espeluznante, una atmósfera de terror 

que nace de su observación suprasensible de la cotidianidad, y que ha 

pasado al cine con imágenes en movimiento, montaje y sonido de 

índole abstracta. “Mi infancia fueron casas elegantes, calles con 

árboles, el lechero, construir fuertes en el patio de atrás (...) cielos 

azules, vallas de madera, hierba verde, cerezos... Pero el cerezo 

rezuma resina, a veces negra, a veces amarilla, y millones de 

hormigas se arrastran por él. Descubrí que si uno observa más de 

cerca este mundo hermoso, siempre encuentra hormigas rojas 

debajo” explicaba Lynch, para concluir: “puede que esté caminando 



 

 

 
 

por la calle cuando veo una tirita vieja. Tiene suciedad por los bordes 

y salen unas bolitas negras desde la parte que está hecha de goma, y 

se puede ver la mancha de un poco de sangre y, tal vez, algo amarillo, 

un poco de pomada. Está en el desagüe al lado de un poco de barro y 

de una piedra y, quizás, de una ramita. Si se viera una fotografía de 

todo eso sin saber lo que es, sería increíblemente bello”. De ahí su 

admiración hacia la obra del fotógrafo norteamericano William 

Eggleston (n. 1927), donde la normalidad de sus “temas” -los 

alrededores de los suburbios de Memphis y Mississippi y sus 

residentes, amigos, familias, barbacoas, patios traseros, un triciclo y el 

desorden de lo mundano- es engañosa, pues denota una inquietante 

sensación de peligro, como se advierte, por ejemplo, en diversos 

momentos de Carretera perdida. 

Gracias a su pictórica forma de distorsionar nuestra experiencia 

como espectadores, subversiva y hasta un poco corrupta (J.G. Ballard 

dixit) -incluso nos atreveríamos a decir que corruptora-, David Lynch 

da rienda suelta a su obsesión por lo oscuro, por lo siniestro, 



 

 

sometiendo a sus protagonistas y alter ego a un viaje órfico en 

búsqueda de la propia identidad a través del dolor y el sufrimiento. En 

este viaje interior e iniciático, asistimos al descubrimiento de un orden 

paralelo al cotidiano, un mundo de desconocida perversidad, locura y 

muerte. Aquí hallamos su primer y más importante vínculo entre su 

obra fílmica, pictórica, fotográfica, escultórica: el vasto y turbulento 

mundo de los sueños. El cineasta explicó: “Yo no soy un verdadero 

intelectual, y tengo miedo de expresar lo que llevo en el corazón (…) 

En el fondo, la ignorancia verdadera es una bendición”. “En el sueño 

–reflexionaba el filósofo alemán Arthur Schopenhauer- las 

circunstancias que motivan nuestros actos se presentan como hechos 

exteriores e independientes a nuestro querer, a menudo, incluso, como 

acontecimientos odiosos y absolutamente fortuitos. Pero al mismo 

tiempo, se descubre entre el/os una conexión misteriosa y necesaria, 

de manera que una potencia oculta parece dirigir el azar y coordinar, 

de modo muy particular, estos acontecimientos a nuestra intención 

(...) Esta potencia combinadora no puede ser otra que nuestra propia 

voluntad, pero apercibida desde un punto de vista que ya no está 

situado en la conciencia de quien sueña”. 

En este sentido, una de las más impresionantes y espeluznantes 

secuencias del cine de David Lynch continúa siendo, de momento, la 

irrupción del Hombre Misterioso (Robert Blake) de Carretera 
perdida. Es el Demonio de los celos, de la ira, la materialización de 

la conciencia torturada de Fred Madison en forma de entidad 

especular, sombra o fantasma, la cual lo acosa, lo atormenta, 

empujándole a matar a su (infiel) esposa, Renee (Patricia Arquette). 

La imagen invertida del Yo transformada en el Otro, palpable a través 

de angustiosos signos: las cintas de vídeo que recibe Fred, en las 

cuales hay grabadas imágenes del exterior de la casa o del interior, de 

su dormitorio, mientras él y Renee duermen; la fugaz visión de las 

facciones del Hombre Misterioso en el rostro de la mujer, tras sufrir 

Fred una pesadilla... Pero sobre todo, destaca la aparición del Hombre 

Misterioso durante la fiesta que ofrece Andy (Michael Massee) -un 

snob con bigotillo a lo Errol Flynn, unido a Renee por una extraña 

amistad... - y a la que acude Fred de mala gana: el Hombre Misterioso 



 

 

se presenta ante él – “Nos hemos visto antes ¿No te acuerdas? En tu 

casa”, exclama-, desvelándole que jamás va allí donde no le llaman -

como si se tratara de un vampiro- e invitándole a descubrir su 

naturaleza demoníaca, “lo que no puede explicarse ni por la 

inteligencia ni por la razón”2, mediante una llamada telefónica – “De 

hecho, ahora estoy allí, en tu casa”, le comenta antes de que Fred 

marque para comprobarlo... 3 -, mientras la música de la fiesta 

desaparece y un pavoroso silencio se adueña de la situación, apenas 

roto por un irritante y espantoso murmullo... 

Películas como CORAZÓN SALVAJE, Carretera perdida 

y, sobre todo, Mulholland Drive ha proporcionado la (débil) excusa 

a los palmeros de la “nueva cinefilia” para enclaustrar a David Lynch 

en el Olimpo cool de los cineastas posmodernos. El filósofo francés 

Jean-François Lyotard explicaba “lo postmoderno” como una 

emancipación de la razón y de la libertad de la influencia ejercida por 

los “grandes relatos”, los cuales, siendo totalitarios, resultaban nocivos 

para el ser humano porque buscaban una homogeneización que 

elimina toda diversidad y pluralidad. Por eso, la Posmodernidad 

permite la liberación del individuo quien puede vivir libremente y 

gozar el presente siguiendo sus inclinaciones y sus gustos. 

Esto ha dado pie a un cine de la alusión, es decir, a un conjunto 

de películas construidas a partir del empleo (irónico o no) de las 

convenciones dramáticas y genéricas del cine “clásico”, desde sus 

estructuras narrativas, su estética visual, sus arquetipos. De este modo, 

se articula un entramado intertextual donde ideas, argumentos, frases, 

canciones, secuencias e imágenes bullen con frenesí en la mente del 

cineasta postmoderno, esperando el momento adecuado para salir al 

exterior, para cobrar vida fílmica. ¿Y, con qué fin? El de desafiar la 

                                                 
2 Definición de lo demoníaco que el poeta y dramaturgo alemán J. W. Goethe (1749-1832) hizo 
a su secretario personal, Johann Peter Eckermann (1792-1854), el 2 de marzo de 1831 y que 
este recogió en su obra “Gesprache mit Goethe in den letzten Jahren seines Lebens” (1836-
1848), minuciosa trascripción de sus conversaciones con el autor de “Fausto”. 
3 No en vano, la última cifra del teléfono de casa de Fred es 666. y cuando un atónito Fred le 
pregunta cómo ha irrumpido allí, el Hombre Misterioso ríe de manera abominable ... 

  
 



 

 

 
 

soberbia de las vanguardias artísticas, recuperando (¿?) un cine 

popular y plural; para neutralizar la subjetividad creativa del autor 

moderno y, así, rechazar su naturaleza irrepetible y autosuficiente. 

Desde luego, David Lynch no busca construir “grandes 

relatos” modernos, sino construir una y otra vez, de manera obsesiva, 

un gran relato personal: su inmersión en el mundo aparentemente 

normal y tranquilo que le rodea tiene por objeto descubrir su extrañeza 

-como repite insistentemente Jeffrey Beaumont (Kyle MacLachlan) en 

TERCIOPELO AZUL, su horror, rebosante de singulares historias de 

amor, sexo explícito, crímenes violentos y villanos infernales... La 

ironía del cine lynchiano emana de su tremenda subjetividad, capaz de 

ver el peligro, la maldad más viciosa -cf. el personaje de Bobby Peru 

(Willem Dafoe) en Corazón salvaje como algo cómico dentro de una 

historia de verdadero terror -Twin Peaks: Fuego, camina con- 



 

 

 
 
-migo-, sin distanciamientos bastardos, sin ironías. Lynch utiliza su 

arte como medio para exponer heroicamente su singular personalidad, 

efectuando un gesto de titánico romanticismo muy alejado del 

narcisismo posmoderno. El arte, para Lynch, se convierte en la 

afirmación de una conciencia que establece una discordia entre el ego 

del creador y la comunidad. El artista es, en suma, una conciencia que 

aspira intensa y desesperadamente ser arte, por lo que no renuncia 

jamás a utilizar estrategias estéticas, no narrativas, sensoriales, no muy 

alejadas de la creación audiovisual de vanguardia norteamericana de 

los años cuarenta y primeros cincuenta. De hecho, una de las mayores 

influencias en el cine de Lynch se halla en la obra de Maya Deren 

(1917-1961), con quien comparte una relectura de la realidad exterior 

e interior –mundos en perpetuo conflicto- que hace hincapié en el 

verdadero funcionamiento de las emociones, de las percepciones. 

En cuanto al trasfondo pop del cine de David Lynch, con sus 

continuas referencias visuales y musicales a la América de los años 

cincuenta, no tiene nada de posmoderno, pues no brota de un 

exhibicionismo enciclopédico destinado a glorificar “el arte por el 

arte”. Los años cincuenta lynchianos son el territorio de los recuerdos 

infantiles y juveniles del realizador, una fuente personal e intransfe- 



 

 

 
 

-rible de imágenes, sonidos, texturas y sucesos que le sirven para 

bucear en las tinieblas. “Yo tuve una infancia radiante -explica-. Lo 

único que me preocupa es que muchos psicópatas dicen que tuvieron 

una infancia muy feliz (...) Hay tanto misterio cuando eres pequeño... 

Algo tan sencillo como un árbol no tiene sentido. Fue entonces cuando 

la oscuridad empezó a reptar en mi interior. La oscuridad de 

descubrir el mundo y la naturaleza humana y mi propia naturaleza, 

todo combinado en una bola de fango”. Lo mismo sucede con sus 

frecuentes alusiones al film noir -remarquemos los puntos de contacto 

entre la Barbara Stanwyck de Perdición (1944) y Patricia Arquette 

en Carretera perdida, o el uso de las tijeras como arma homicida 

por Alice (Joan Bennet) en La mujer del cuadro (Fritz Lang, 

1944), convertido en otro leitmotiv violento en TERCIOPELO AZUL 
que en aquellos tiempos constituían su única aproximación a la 

oscuridad, guiado por un personaje decidido a la resolución de un 

delito, siempre en busca de pistas, recopilando pruebas e interfiriendo, 

a la manera de los clásicos private eyes, en la labor de la policía. El 

film noir según Lynch es únicamente un débil marco narrativo para 



 

 

desplegar su estética (su mundo) tortuosa(o). Por ejemplo, la primera 

parte de Mulholland Drive es el sueño de Diane Selwyn, quien 

reconstruye su historia como Betty Elms al estilo de una vieja película  

de Hollywood. En el sueño, Betty es exitosa, encantadora, y goza de la 

vida de fantasía de una actriz famosa. El último tercio de la película 

presenta la sombría realidad de Diane, fracasada tanto en el plano 

personal como en el profesional. Ella se encarga de asesinar a Camille, 

su fría examante, e incapaz de hacer frente a la culpa, de nuevo se la 

imagina como una especie de femme fatale tierna y cómplice llamada 

Rita. Las pistas que la arrastran hacia su inevitable final, sin embargo, 

siguen apareciendo a lo largo de su sueño: oscuras carreteras apenas 

iluminadas por faros de automóvil, lágrimas que surcan rostros en 

primer plano, cortinas rojas, lámparas mortecinas, rincones oscuros, 

espacios vacíos, bares de carretera, freaks inquietantes, dobles, 

canciones de los años cincuenta y melodías lánguidas e hipnóticas -cf. 

“Llorando”, de Rebekah del Río-, humor surreal, sexo, violencia y un 

peculiar montaje de atracciones, también denominado “la técnica de 

acoplar hechos”, donde las ideas y las emociones son representadas 

por abstracciones fotográficas…(…). Quizá, para poder aprehender en 

toda su fugitiva profundidad sus films, tengamos que, como diría el 

Rey Lear, asumir nosotros el misterio de las cosas (…). 

 
Texto (extractos): 

Antonio José Navarro, dossier “David Lynch: la irresistible atracción del abismo”,  

Dirigido, diciembre 1990. 
Antonio José Navarro, “Retrato imperfecto de un artista fílmico”, 

en  dossier “David Lynch, mundos extraños”, Dirigido, febrero 2016. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

  



 

  



 

  



 

 

Viernes 9                              21 h      
Sala Máxima del Espacio V Centenario 

Entrada libre hasta completar aforo 

 

CABEZA BORRADORA • 1977 • EE.UU. • 90’ 

 
Título orig.- Eraserhead.  

Director.- David Lynch.  Guion.- 

David Lynch.  Fotografía.- 

Frederick Elmes & Herbert Cardwell 

(1.85:1 – B/N).  Montaje.- David 

Lynch.  Música.- Peter Ivers.  
Canción.- “Lady in the radiator 

song” de Peter Ivers & David Lynch, 

interpretada por Peter Ivers & Fats 

Waller.  Productor.- David Lynch.  

Producción.- David Lynch 

Productions – American Film 

Institute Centrer for Advanced Film 

Studios.  Intérpretes.- Jack Nance 

(Henry Spencer), Charlotte Stewart  

(Mary X), Allen Joseph (Bill X), 

Jeanne Bates (sra. X), Judith Anna Roberts (la vecina), Laurel Near (la  
dama del radiador), V. Phipps Wilson (la propietaria), Jean Lange (la 

abuela), Jack Fish (el hombre del planetario), Darwin Johnston (Paul), 

Jennifer Lynch (la niña).  Estreno.- (EE.UU.) febrero 1978 / (Francia) 

diciembre 1980 / (España) mayo 1981. 

 

versión original en inglés con subtítulos en español 
 

Película nº 1 de la filmografía de David Lynch (de 12 películas) 

 

Música de sala: 

“Ocean fire” (2007) 

Chris Willits & Ryuichi Sakamoto 
 
 

 



 

 

 
 

 

(…) CABEZA BORRADORA es mi película más espiritual. 

Nadie me entiende cuando lo digo, pero así es. CABEZA BORRADORA 

iba desarrollándose por un camino, y yo no sabía lo que significaba. 

Buscaba una clave que desentrañara el significado de las secuencias. 

Por supuesto, la entendía en parte, pero no comprendía lo que le daba 

coherencia. Me estaba costando mucho. De modo que saqué la Biblia 

y me puse a leer. Y un día leí una frase. Y cerré la Biblia, porque ya 

estaba; ya estaba. Y entonces la vi como un todo. Y plasmó la visión 

que yo tenía, cien por cien. Nunca diré qué frase fue (…). Cuando 

estaba rodando CABEZA BORRADORA, película que tardé cinco años 

en acabar, pensaba que estaba muerto. Pensaba que el mundo habría 

cambiado radicalmente antes de que yo terminara. Me decía: ‘Aquí 

estoy yo, encerrado con esta cosa. No puedo terminarla. El mundo 

está dejándome atrás’. Había dejado de escuchar música y, de todos 

modos, nunca veía la televisión. No quería que me contaran lo que 

estaba pasando porque al escucharlo me sentía morir. Hubo un 

momento en que llegué a plantearme fabricar una figura pequeña, de 

unos veinte centímetros de alto, del personaje de Henry y construir un 

decorado de cartón y limitarme a terminar la película en stop-motion. 

No se me ocurría otro modo de hacerla y no tenía dinero. Entonces, 



 

 

una noche, mi hermano pequeño y mi padre se sentaron conmigo en 

una especie de salón a oscuras. Mi hermano es muy responsable, como 

mi padre. Tuvieron una charla conmigo. Casi me rompen el corazón 

porque me dijeron que debía buscar trabajo y olvidarme de la 

película. Tenía una hija pequeña y debía ser responsable y conseguir 

un trabajo. Bueno, conseguí un trabajo: repartía el ‘Wall Street 

Journal’ por cincuenta dólares a la semana. Iba ahorrando lo 

necesario para rodar escenas hasta que con el tiempo logré terminar 

mi proyecto. Y empecé a meditar. Jack Nance, el actor que interpretó 

a Henry, me esperó durante tres años, conservando su idea de Henry, 

manteniéndolo vivo. Hay una escena en la que el personaje de Jack 

está detrás de una puerta, pues bien, tardamos más de año y medio en 

rodar el momento en que la cruza y aparece del otro lado. Yo mismo 

me preguntaba cómo podía pasar algo así. Cómo pudo mantenerse la 

coherencia durante tanto tiempo. Pero Jack esperó y mantuvo el 

personaje. Hay una expresión que dice: ‘Fíjate en el donut, no en el 

agujero’. Fíjate en el donut y haz tu trabajo, es lo único que puedes 

controlar. No puedes controlar nada de lo que pasa fuera de ti. Pero 

puedes entrar en ti y hacerlo lo mejor que sepas (…). 

(…) Algunos fragmentos fueron escritos antes, pero 

básicamente trabajé desarrollando la música y el sonido una vez 

rodada la película. No utilicé sintetizadores para nada, no manipulé 

el sonido, concebido intermitentemente para crear una atmósfera. Los 

sintetizadores no pueden reproducir sonidos orgánicos, como las 

computadoras no pueden hacer humo o aceite, y a mí me encantan los 

sonidos orgánicos (…). 

 
 

Texto (extractos): 
David Lynch, Catching the big fish, Bodkind, 2006  

(Atrapa el pez dorado, Reservoir Books, 2022) 
 

 

 

 

 

 

 



 

 

 
 

 

(…) CABEZA BORRADORA parte de un substrato fílmico, y 

si hubiera que ver un patrón literario insinuaría la sombra de Samuel 

Beckett en sus primeros libros de paisaje diezmado y harapientos 

antihéroes; y aun esa influencia resultaría ambigua, pues Beckett, a su 

vez, se inspira a menudo en la imagen de cine, en Keaton sobre todo. 

CABEZA BORRADORA, agota, hasta límites que para muchos 

espectadores son insoportables, las posibilidades revulsivas de una 

historia gótica que, de manera oblicua, explora el mundo del sexo, de 

la paternidad culpable, del matrimonio y demás pesadillas de la razón. 

“Cuando veo una película de misterio y al final lo explican todo, me 

llevo un verdadero chasco”, le dijo a un periodista el joven director 

hace ya muchos años, para añadir después: “En CABEZA 
BORRADORA hay muchas aberturas, y el espectador penetra a través 

de ellas en áreas muy distintas, y eso es todo”. Hermosa concepción: 

una obra sin fondo, sin solución dramática, por la que el espectador 

habrá de circular sin llevar rumbo fijo y fijándose en ángulos, en los 

puntos oscuros, más en la marginalia que en el grueso de una trama 

que apenas sí existe. Lynch procedía con el rigor anárquico y la 



 

 

desfachatez creadora de los experimentalistas neoyorkinos, a cuyas 

películas semiabstractas, empeñadas en temas de percepción visual, 

CABEZA BORRADORA tanto se acerca en el prólogo, en el final y 

en general en todas las secuencias visionarias. Pero hay una mezcla, 

un cruce fulminante, que lleva las experimentaciones ópticas y de 

textura fílmica hacia el terreno del cine repugnante (CABEZA 
BORRADORA conecta en sus más purulentos excesos con ese objeto 

de culto underground que es Pink Flamingos, y con el cine en 

general del director John Waters). De tal encrucijada resulta una visión 

de humor, un humor color negro, hecho, como pedía Baudelaire, de 

emanaciones y explosiones. Y la película acaba siendo (y no deja de 

serlo desde que se entra en ella) todo un test sensorial. Con una 

planificación frontal, de cámara inmóvil, iluminada muy 

originalmente con grandes haces de luz blanca situados dentro del 

mismo cuadro y, sobre todo, con una memorable banda sonora, en la 

que los gemidos, voces estranguladas, borborigmos, goteo, chasquidos 

y hasta los portazos son tratados musicalmente, Lynch fascina por lo 

casi indecible: la propia aparición del niño/monstruito, híbrido de 

cordero, humanoide y conejo, deja de estremecer, y el público se lanza 

a esa “excursión en plena gruta mental”, que es lo que André Breton 

le pedía a su juego favorito: al cine (…). 

 
Texto (extractos): 

Vicente Molina Foix, “Cabeza borradora: la cabeza del cordero”,  

en Crítica Estrenos, Fotogramas, 3 junio 1981.  

 

 

“(…) mientras las extrañas ideas del mundo de los sueños se 

tornaron, en cambio, no en pasto de mi existencia cotidiana, sino 

realmente en mi sola y entera existencia” (…) (Edgar Allan Poe) 

 

(…) Como se ha dicho repetidamente hasta la saciedad, 

CABEZA BORRADORA es un film de difícil definición, por su tenaz 

oposición a cualquier clasificación reductora englobándolo con 

experiencias similares. A pesar de los paralelismos establecidos con 

determinados títulos de vanguardia de los años veinte-treinta, 



 

 

especialmente con las películas de un Buñuel o un Cocteau -se habla 

habitualmente de Un perro andaluz, La sangre de un poeta, 

La Edad de Oro…-, y la obvias influencias del expresionismo 

pictórico y cinematográfico, el film de Lynch engarza con el universo 

creador del pintor británico Francis Bacon, algunas tendencias de la 

pintura neoicónica, los grabados de Doré, el espíritu que anima las 

mejores obras de Caspar Friedrich, Ferdinand Oehme, Gustav Carus, 

Boecklin, o Edvard Munch, y cierta textura expositiva equiparable a 

los más inolvidables pasajes de Kafka o Lautréamont. Estas múltiples 

y tan diversas acotaciones artísticas recogidas por CABEZA 
BORRADORA demuestran, por una parte, la carencia de un contexto 

cultural claramente delimitado, desvinculado totalmente al cine 

norteamericano del momento4 y por otro, su negación a facilitar al 

punto de apoyo que, generalmente, se busca para abordar films tan 

radicales. El propio proceso de producción, efectuado a espaldas de 

toda mínima estructura industrial, y realizado con medios casi 

artesanales, que no fueron óbice para su asombrosa perfección 

plástica, refuerza su voluntariosa marginalidad5 

Estilísticamente, CABEZA BORRADORA es uno de los 

debuts más sorprendentes e impresionantes de la Historia del Cine. En 

él se dan ya cita, con una infrecuente convicción, todos los elementos 

característicos de la escritura fílmica de Lynch, sentando las bases de  

                                                 
4 Entre 1972 y 1976, período que cubre la realización de CABEZA BORRADORA, el cine 

norteamericano conoce la eclosión, un tanto artificial y evanescente, de lo que por aquel 

entonces se denominó “Nuevo Cine Americano”, que aglutinaba a realizadores tan dispares 

como Spielberg, Allen, Altman, Schatzberg, Mazursky, Pollack, Ashby, Scorsese, o Ford 

Coppola. Aunque las comparaciones son odiosas, y a veces, hasta ridículas, no deja de ser 

ilustrativo, por cuanto se refiere a las notables diferencias que convierten la “opera prima” de 

Lynch en algo verdaderamente insólito, confrontarlo a títulos tipo Tal como éramos, 

Shampoo, La conversación, El espantapájaros, Tiburón, Malas calles o Todos 
los hombres del presidente. 
5 Realizada inicialmente en 1972, mediante una beca del American Film Institute, Lynch 

precisó de tres años para reunir el dinero necesario, gracias a las pequeñas aportaciones 

monetarias recogidas entre amigos, familiares y los miembros del reducido equipo, y 

finalizarla en 1976. Lynch comentó: “CABEZA BORRADORA se rodó enteramente de noche 

en el ático de una mansión de Beverly Hills. Los cinco o seis miembros del equipo estuvimos 

trabajando exclusivamente de noche a lo largo de un año”. 

 



 

 

 
 

un estilo que se irá desarrollando, refinando, y enriqueciendo con 

mayor profundidad en títulos posteriores. Brevemente, examinemos 

algunos de esos elementos aplicados a este trabajo en concreto: 

- Frederick Elmes y Herbert Cardwell, con innegable 

virtuosismo técnico, crean una fotografía terriblemente contrastada, 

escasa en gama de grises. Diluyen la concreción de los espacios 

fundiendo las líneas con las sombras, moldeando las formas, a veces 

deformándolas, sobre todo en los nocturnos, donde la luz adquiere un 

cariz agresivo, violento. Semejante claroscuro, desterrando cualquier 

pincelada realista, nos exige, pues, el situarnos en otra percepción, a 

que nos decidamos a abandonar nuestra conciencia habitual para 

concentrarnos en los sentimientos, en las sensaciones, 

sumergiéndonos en los terrenos del onirismo, obteniendo la categoría 

de estructura. La herencia de un Karl Freund, Fritz Arno Wagner, o un 

Günter Ritta, se palpa en el ambiente. 

- La banda sonora de un film, compuesta de tres materias 

expresivas, el sonido fónico (diálogos), el musical, y el analógico 

(ruidos), no es una parte natural de la representación cinematográfica 

ni motivo de explicación o acompañamiento, sino un elemento de sig-  



 

 

 
 

-nificación. Con CABEZA BORRADORA, Lynch aporta nuevos 

puntos de reflexión sobre el papel del sonido en las relaciones entre el 

relato y la diégesis, al contravenir la extendida utilización del sonido 

como reafirmación de los efectos de lo real. Para el responsable de 

Terciopelo azul, si una determinada iluminación puede crear una serie 

de sensaciones, el sonido logra alterar más el ambiente, utilizándolo, 

incluso, como si fuera música. CABEZA BORRADORA posee una 

banda sonora carente de música –si exceptuamos la canción de Peter 

Ivers “In heaven”, y los brevísimos fragmentos de “Digah’s Stomp”, 

“Lenox Avenue Blues” y “Stompin the Big”, que suenan de manera 

fantasmal, convertidos en una parte minúscula de la obsesionante 

sonoridad del film-, compuesta de zumbidos, gorgoteos, ruidos de 

maquinaria, chirridos, extraños ronroneos metálicos, rugidos, lejanas 

ululaciones... También los silencios, las voces, el ruido de unos 



 

 

cubiertos, el lastimero llanto de un bebé, el fragor de una tormenta, o 

el gemir del viento, forman parte del denso entramado sonoro de la 

película, constituyéndose un sistema de expresión autónomo y 

hermético que, en combinación con sus estremecedoras imágenes, 

provoca un angustioso vértigo emocional. 

- El montaje es fruto de una dialéctica. No solo está concebido 

en función de la narración, siendo en este sentido absolutamente 

clásico, planteando el raccord como principio de continuidad, 

construyéndolo alrededor de los gestos, las miradas, y los 

movimientos, haciendo un pertinente uso del montaje alterno y la 

elipsis. Sino también, en lógica consonancia con los motores que 

animan su tarea creativa, permite la diegetización de matices que 

pertenecen exclusivamente al relato. Al no satisfacer la razón de lo 

real, planifica tanto en función de su narrativa intrínseca como de las 

inflexiones a que pueda someterla. De este modo, extrae detalles, 

relaciones furtivas, sugerencias que contribuyen a crear una 

hormigueante sensación de turbación. Los planos aislados abundan, 

cuya presencia parece estar totalmente desvinculada de la ficción. No 

obstante, mediante un montaje paralelo, repetido, o alternante, de los 

mismos, consigue asociaciones de pensamientos, efectos poéticos y, 

sobre todo, intuiciones de algo “que se agita bajo la superficie”. 

- El decorado adquiere gran importancia por su perfecta 

integración al film, sin erigirse protagonista en sí mismo. Es 

extremadamente visual: a destacar, el sugerente detallismo de los 

objetos; la iluminación arquitectónica; la impecable utilización 

dramática de los espacios y su entidad física; el riguroso diseño de la 

escenografía y la elección de exteriores. Formulado en términos 

subjetivistas, sin ser artificioso, repele todo realismo o apariencia de 

lo real. En suma, al convertirse en signo comunicativo que 

arropa/determina/caracteriza lo anómalo, lo mórbido, lo nocturno, lo 

monstruoso, lo irreal, de cada ambiente y situación, se halla unido a 

las relaciones, casi siempre turbulentas, entre personajes, a sus estados 

de ánimo y sentimientos, a sus angustias. 

Lynch considera su película como “un sueño sobre cosas 

oscuras y turbadoras”, para continuar resaltando que “reproduce un 



 

 

estado de semi-inconsciencia en el que flotan todas las posibilidades 

de una pesadilla”. En sus declaraciones recoge uno de los aspectos 

más sobresalientes: su perfecta atmósfera onírica, que en todo 

momento la envuelve como si de una auténtica pesadilla filmada se 

tratara. Jugando hábilmente con la baza de la extralimitación, el autor 

elabora un denso sistema formal de estímulos audiovisuales, dirigidos 

a un público del que se exige un estado de máxima disponibilidad 

receptiva. Ello conlleva, a priori, la suspensión de su sentido. Aquel 

que ha visto CABEZA BORRADORA describe, siempre de manera 

vaga e imprecisa, las sensasaciones, a menudo de inseguridad, 

malestar, o miedo, que el film le ha provocado, incapaz de percibir 

algún mensaje de modo diáfanamente legible. No en vano se habló, en 

el momento de su estreno, de CABEZA BORRADORA como una 

experiencia fílmica pura, ejemplo categórico de la escisión entre el 

conocimiento racional del espectador y su vida emocional, capaz de 

anular casi por completo lo primero para que predomine con inusitada 

intensidad lo segundo. 

Delante del abrumador poder hipnótico que ejercen las 

imágenes del film, se revela altamente inoperante una explicación 

tajante de lo que significan o quieren comunicar. Lynch se ha mostrado 

siempre muy reacio a hacer una interpretación de su película o 

desentrañar los secretos técnicos que encierra6. Tal vez, se esconde el 

temor a las posibles conclusiones que podrían obtenerse en la tarea 

debido al comprobado carácter autobiográfico de diversos elementos 

que integran el escueto argumento7.  Así pues, y teniendo en cuenta la  

                                                 
6  Alrededor del extraordinario trucaje del bebé-monstruo pesa un absoluto mutismo, 

manejándose numerosas especulaciones. Algunos creen que se trata de una escultura movida 

por rudimentarios resortes eléctricos. Otros afirman que es el feto de un ternero, inducidos por 

la presencia de un médico en los genéricos. En el transcurso de una entrevista, un periodista 

de la revista “Newsweek” llegó a ofrecerle a Lynch una sustanciosa cantidad de dinero si 

revelaba el secreto (!). 
7 Durante sus estudios de pintura en Filadelfia, en 1969, Lynch se casó, yendo a vivir con su 

mujer y su hija a un modesto apartamento ubicado en una de las zonas industriales de la 

ciudad. Según palabras propias, “allí había violencia, odio y miseria... pero no eran las únicas 

cosas que allí se agitaban (…) Este es el efecto que todas ellas produjeron en el fondo de mí. 

CABEZA BORRADORA es el producto”. 

 



 

 

 
 

mismísima experiencia vital del cineasta y el contexto cultural del que 

surge, el film nos sugiere la angustiosa alienación del hombre en una 

monstruosa sociedad industrial. Esta, a su vez, abriga costumbres 

socialmente arcaicas extraídas, en este caso, del más riguroso 

puritanismo anglosajón, anulando la voluntad del individuo. 

Recordemos al respecto la magistral secuencia de la cena de Henry 

con la familia de Mary, sangrante parodia de una arquetípica cena-

presentación del “novio”; a retener, el grotesco retrato de tipos y 

situaciones; la histérica diatriba del padre sobre su brazo operado hace 

años; los pichones que se mueven y sangran resistiéndose a ser 

troceados y consumidos; las violentas imprecaciones de la madre a 

Henry sobre el embarazo de su hija y su extraño acceso sexual; la perra 

que amamanta a una numerosa prole... El aislamiento y soledad a que 

la misma le confina -el inicio del film nos muestra a Henry en el 

desolador páramo industrial donde vive y el apartamento 

                                                 
 

 



 

 

enconadamente sórdido que habita-, consumiéndose pasto de sus 

deseos y miedos -materializados en la mujer que “ocupa” el radiador, 

y el personaje horriblemente desfigurado que maneja una extraña 

máquina en una sombría habitación-, le insta a la miseria material y 

espiritual. 

Pero probablemente, las imágenes de CABEZA 
BORRADORA, pródigas en una obvia iconografía sexual -los 

pichones que ejecutan movimientos pélvicos similares a los del acto 

sexual, cintas que parecen espermatozoides, asteroides con forma de 

óvulo, los rasgos fetales del bebé-, inducen a pensar que la clave del 

film reside en una ajustada representación del horror que despierta el 

sexo sometido a la única y exclusiva función de procrear -expresión 

cruenta del puritanismo antes reseñado-. El sexo, uno de los placeres 

más concretos de la vida, desprovisto de cualquier espíritu hedonista, 

de todo aspecto verdaderamente vital, se convierte, según la película, 

en algo aberrante, castrador. Henry Spencer, al aceptar estoicamente 

su paternidad, verá en la figura del infante monstruoso la fuente de 

todas sus frustraciones. Le obligará a una convivencia en común con 

Mary que pondrá en relieve los matices más escabrosos de una relación 

conyugal -odio, pobreza, represión sexual, incomunicación, 

incapacidad afectiva-. Desde lo más profundo de sus fantasías sexuales 

y ensoñaciones liberadoras, Henry tiene la desesperada certeza de 

sentirse manipulado por un orden superior que se opone a su 

realización personal, mediante la instrumentación de sus angustias. 

Reducido, en sueños, a simple materia prima para fabricar lápices 

borradores, definitivamente, en una “cabeza borradora”… Henry 

matará a la criatura, gesto catártico, ya la vez, autodestructivo. 

Lynch manifestó recientemente: “El sexo es la puerta de 

entrada a algo tan poderoso y místico, pero normalmente las películas 

lo representan de modo absolutamente plano… Estas cosas son muy 

difíciles de comunicar en el cine porque el sexo es un misterio muy 

grande”. CABEZA BORRADORA, desde su singular y visceral 

poética, con placer a la vez sensual e intelectual en el fluir de sus 

fascinantes imágenes, nos sumerge en el lado oscuro de ese misterio.  



 

 

 
 

Explotando fantasmas propios y ajenos, Lynch confecciona una obra 

compleja, repleta de inquietantes significaciones y resonancias - cfr. la 

familia formada por Henry, Mary y el bebé monstruo, y las peculiares 

circunstancias que rodean la paternidad de Henry: parecen un reverso 

poco edificante y perverso de la Sagrada Familia- , donde lo bello y lo 

siniestro se funden configurando una pesadilla recónditamente 

compartida (…). 
Texto (extractos): 

Antonio José Navarro, “Cabeza borradora: la seducción de lo oscuro”,  

en dossier “David Lynch: la irresistible atracción del abismo”,  

Dirigido, diciembre 1990. 
 

(…) No es exactamente el primer eslabón en la trayectoria del 

director de Mulholland Drive, ya que en sus primeros cortometrajes 

ya había anticipado muchas de las cosas que luego desarrollaría 

pacientemente en CABEZA BORRADORA, película que empezó a 

filmar en 1972, completó tras varios parones de rodaje en 1974 y no 

montó definitivamente hasta 1976, iniciando una carrera meteórica 

hacia la consideración de cult movie y resistiendo como pocas las 

erosiones del tiempo. Cada nueva revisitación del universo sórdido y 

extraño de Henry Spencer, el personaje al que da vida el fallecido Jack 

Nance, se ha convertido en todo un acontecimiento, sobre todo cuando  



 

 

 
 

Lynch y su primer diseñador de sonido -el también fallecido Alan 

Splet- remezclaron el film en Dolby para su reestreno norteamericano 

de 1993, y cuando con su otro especialista en sonido, John Neff, lo 

restauraron digitalmente en 2001.  

CABEZA BORRADORA debería leerse de muchas maneras. 

De hecho, y como escribió Michel Chion en su magnífico libro sobre 

el cineasta, es una película que solo se puede describir sin modificar o 

extrapolar su significado. Describir sensaciones, atmósferas, mundos 

que deben descubrirse con infinita paciencia. Puede interpretarse, por 

supuesto, ya que Lynch siempre da las pautas que cree convenientes y 

deja que cada espectador, como ocurriría después en Twin Peaks, 

Carretera perdida, Mulholland Drive e Inland Empire, 

atesore sus propias conclusiones y se enfrente con las de los demás; 

esa es la naturaleza del arte, procurar reacciones encontradas y 

estimular el flujo de ideas e interpretaciones: Lynch, con sus adictos y 

detractores, lo consigue como pocos hombres de cine contemporáneos. 

CABEZA BORRRADORA es un relato que solo acontece 

dentro de la cabeza de su protagonista, el Harry Spencer de proteínico 

tupe (un peinado desarrollado por la entonces compañera de Jack 

Nance, Catherine Coulson, futura mujer del leño en la comunidad de 

Twin Peaks), un personaje débil aniquilado por los ritos de la so- 



 

 

 
 

-ciedad industrial. Es también una pesadilla dentro de otra pesadilla, 

un relato delirante que combina visiones imposibles con retazos del 

realismo fotogénico de Lynch (ese universo reconocible, aunque 

también lejano, de acero industrial, electricidad, aceite, humo y fuego 

que aparece en series de fotografías, en la configuración fantástica del 

universo Harkonnen de Dune o en el blues industrial concebido para 

su disco “Blue Bob”). Es igualmente la exploración de los miedos 

urbanos: la mente de Henry Spencer es como aquella Filadelfia en la 

que vivió Lynch con su primera esposa, Peggy Reavey, y su hija, 

Jennifer, aquella casa inmensamente grande situada en un barrio 

violento, aquella ventana desde la que vio durante muchos días la 

silueta marcada en tiza del cadáver de una persona, aquellas cortinas 

de baño colgadas con tiritas (un elemento que incorporaría 

rápidamente a su idea de la pintura con volumen). Es también la 

crónica surrealista del miedo que experimenta un tipo frágil e 

incómodo consigo mismo ante la idea, terrible en el contexto diseñado 

por Lynch, de la paternidad: todo se vuelve anómalo y dislocado 

cuando Henry Spencer y su compañera, Mary (Charlotte Stewart), dan 

a luz una pequeña, gelatinosa y monstruosa criatura que llora 

permanentemente por las noches y vive durante el día gracias al efecto 



 

 

balsámico de un humificador: la peor de las pesadillas para un padre 

que no sabe cómo serlo. 

Antes decíamos que no se trata del primer jalón en la obra de 

un director que ha sabido mantenerse fiel a sí mismo tanto en la 

abundancia (El hombre elefante, Dune, Twin Peaks) como en 

la precariedad (CABEZA BORRADORA, Inland Empire). Los 

cortos rodados anteriormente a CABEZA BORRADORA ya 

planteaban formalmente algunas de las soluciones y atmósferas que 

Lynch desarrollaría de manera más extensa y equilibrada en este largo. 

Sin contar Six Men Getting Sick (1967), que es más una escultura 

audiovisual que una película en el sentido ortodoxo del término, un 

loop vírico a partir de un plano de un minuto de duración acoplado al 

sonido de una sirena, quizás una pintura antes que un film (es sabido 

que Lynch empezó a realizar películas porque quería dotar de 

movimiento a sus cuadros), The Alphabet (1968) y The 
Grandmother (1970) indican de manera aún balbuciente el camino 

a seguir. 

En el primer corto, Lynch explora visualmente un sueño de una 

sobrina de su primera esposa consistente en el recitado atormentado de 

todo el alfabeto: las palabras y el cuerpo humano entablan una batalla 

alumbrada como una pesadilla de Francis Bacon, el pintor más 

influyente, junto a Edward Hopper, en el universo global (cine, 

pintura, fotografía, publicidad) de Lynch. En el segundo, se relata 

cómo el trato vejatorio que un niño sufre por parte de sus padres anida 

la materialización de un sueño imposible, el de la creación de una 

abuela que toma la forma de una criatura vegetal que crece y crece en 

la cama. El blanco y negro de este film es menos denso que el de 

CABEZA BORRADORA, porque en realidad se trata de color 

concebido como si fuera blanco y negro (espeso maquillaje blanco en 

los rostros de los actores, estancias oscuras marcadas con tiza blanca 

como aquella silueta en el asfalto callejero, labios pintados de negro), 

pero ya prefigura algunas de las formas visuales de la película sobre 

Henry Spencer y su bebé mutante; prefigura un universo donde la 

realidad se transmuta en la conciencia del delirio, el sueño se convierte 

 



 

 

 
 

en una huida interior y el relato en una espiral sin fin. 

En CABEZA BORRADORA cristaliza todo el cine orgánico 

de su director, sus imágenes definitorias y esos sonidos obtenidos 

mediante efectos artesanales que hacen algo más que acompañarlas, 

ya que en muchas ocasiones les dan sentido. Lynch y Splet hablaban 

en su momento de presencias sonoras más que de sonidos. Lo lograron 

registrando el ruido que produce el azúcar al contacto con bombillas 

fluorescentes calientes, la graba grabación de ventiladores de aireación 

-y la posterior ralentización de ese sonido mediante la remezcla de los 

bajos- o el rumor obtenido por las burbujas de una botella de agua 

hundida dentro de una bañera. También modificaron los temas de Fats 

Waller que se escuchan en determinados pasajes del film, pero 

respetando su sonido analógico, subterráneo, distante, el del órgano de 

una iglesia baptista registrado a finales de los años veinte. Para Lynch, 

la banda sonora de CABEZA BORRADORA debe considerarse una 

sinfonía -por eso no dudó en comercializarla en disco pese a que rompe 

con cualquier noción clásica de la banda sonora cinematográfica-, ya 

que la banda de sonido (por diferenciarla de la idea convencional de 

banda sonora=música) de una película abstracta se convierte en una 

obra musical. Lynch siempre ha estado convencido de que el sonido 

contribuye a la creación de determinados lugares, determinadas 



 

 

atmósferas. Y aunque lo ha venido trabajando de manera distinta en 

toda su obra (con o sin Angelo Badalamenti en la organización de las 

músicas, componiendo él sus propios temas, mezclando efectos 

analógicos con técnica digital), es en CABEZA BORRADORA donde 

adquirió, prematuramente, su forma más determinante. No necesitó 

pulirlo a lo largo de los siguientes films: el primero en su filmografía 

es el más específico en cuanto a la elaboración de un sonido que no 

define las situaciones, sino el interior de los personajes y el mundo 

cortocircuitado en el que viven; que no acompaña, sino que crea o 

contrasta. Y por sonidos entiendo tanto los ruidos que “describen” la 

conciencia dispersa de Henry Spencer como el llanto del bebé mutante, 

el órgano lejano de Fats Waller o la melodía tan ensoñadora como 

malsana de “In heaven” (“Lady In The Radiator Song”), la canción 

compuesta por Lynch y Peter Ivers que se escucha durante la escena 

en el teatrillo situado detrás del radiador del cuarto del protagonista, 

un universo en sí mismo parecido al del club “Silencio” de 

Mulholland Drive. CABEZA BORRADORA en versión muda 

podría acercarse al arte de la pantomima o a Jean Cocteau, un explícito 

referente para Lynch y para este film en concreto. Con su banda sonora 

perturbadora, el primer largometraje del director adquiere una 

tonalidad en la que el realismo y la alteración del mismo (la alteración 

de nuestras propias percepciones) pueden llegar a anudarse y 

confundirse. 

Es un film sin relato, o una historia sin episodios, una espiral 

de sensaciones más que un cruce de situaciones, una obra de cine puro 

en la que, pese a su singularidad, afloran las influencias de Cocteau, 

Buñuel, Tod Browning, Charles Laughton y el Herk Harvey de la serie 

B de zombis Carnival of Souls. Por primera vez en su cine, Lynch 

hizo que la cámara penetrara en un momento determinado en un 

agujero oscuro (como en algunas de sus obras para internet, como en 

Mulholland Drive) para, cuando se hace la luz, enfrentarnos con la 

criatura fetal que ha nacido de unas relaciones imposibles. El efecto de 

la cámara adentrándose en ese pozo sin fondo podría hacernos pensar 

en el inicio de un sueño, aunque en Mulholland Drive se trata de lo  



 

 

 
 

contrario: cuando la cámara penetra en el cubo azul, el sueño termina 

y comienza la pesadilla de la realidad para el personaje de Naomi 

Watts. De un modo u otro, CABEZA BORRADORA nos enfrenta a 

todo Lynch. Es una película-crisol, un film que contiene a los demás, 

a los que existían  antes en formato corto y a los que vendrían después 

(…). 
Texto (extractos): 

Quim Casas, “Cabeza borradora: la pesadilla industrial de Lynch”,  

en sección “Flashback”, Dirigido, octubre 2008 

 

(…) Poco antes de que esta publicación anunciase que 

consagraba un estudio a David Lynch, una crítica de otro medio 

amenazaba en redes sociales con silenciar al próximo de sus agregados 

que enlazase cualquier contenido sobre el artista estadounidense. 

Hartazgo comprensible. El uso y el abuso han convertido a Lynch en 

un icono moldeado por lugares comunes, al que venera una parte de la 

crítica y la cinefilia empeñada -aunque sus actos evidencien otra cosa- 

en identificarse con una figura, de por sí, al margen del sistema solo 

hasta cierto punto. Lynch ha contribuido en los últimos años a esa 

idolatría, al reformular con éxito su imagen en términos de gurú de la 

autoayuda y el tasado de uno mismo como producto. Ello le ha 

permitido sobrevivir en el panorama cultural aun cuando haga tiempo  



 

 

 
 

que no aporta nada realmente significativo al mismo. No olvidemos 

que la secuela próxima de la serie Twin Peaks es, en primera 

instancia -más allá de lo que ofrezcan, juzgados con objetividad, sus 

resultados-, la explotación de una marca tan consolidada como 

Parque Jurásico o Star Wars. 

Por tanto, abordar en 2016 un estudio sobre Lynch y, más en 

concreto, CABEZA BORRADORA -sobre la que han pasado cuatro 

décadas y miles de escritos-, obliga a analizar las concomitancias y 

disimilitudes entre el presente de 1977 en que fraguó su ópera prima, 

cuando David Lynch no era DAVID LYNCH, y nuestro presente, que 

ha travestido, sin ir más lejos, su película, de catálogo para fotógrafos, 

peluqueros y diseñadores de figuras de acción (sic). El Lynch que, 

apenas cumplida la treintena y tras años de producción azarosa, 

lograba hacer de CABEZA BORRADORA un film de culto tan 

marginal como entusiasta vía su proyección en sesiones de madrugada; 

el Lynch que sublimaba en pantalla con ánimo existencialista sus 

inquietudes y frustraciones de creador precario, marido y padre 

inestable, y nativo de la América profunda arrojado a la degradación 

urbana de los 70, es, y no es, el Lynch que, en 2014, nos redescubría 

su primera película en claves de meditación trascendental y 

espiritualidad cuasireligiosa. 



 

 

 
 

La dialéctica entre uno y otro es apasionante. Remite, no solo 

a las edades del creador, a la interpretación de sus obras en sí mismas 

consideradas o como parte de un supuesto plan maestro de largo 

alcance. También, a los climas diversos en que se gestan y leen las 

películas, y a la índole de estas como síntomas, sismógrafos, profecías, 

testamentos, del tiempo en que fueron producidas y el futuro en que se 

disfrutarán. En el caso de CABEZA BORRADORA, las peripecias de 

Henry Spencer (Jack Nance), el trasunto en primera persona más 

evidente del Lynch cineasta, que lidia en un universo postapocalíptico 

con un trabajo fantasma, una pareja amargada y su disfuncional 

parentela, un retoño monstruoso, y sus propios miedos e inhibiciones, 

evidencian el debate apuntado merced a dos niveles de lectura 

simultáneos en sus imágenes. Uno atañe a un momento personal, 

creativo y sociohistórico muy concreto. El otro, rompe contra nuestra 

orilla. 

El primero de dichos niveles corresponde a la feroz crítica de 

la modernidad que albergan los fotogramas alucinados y sombríos de 

la película, acunados por una banda sonora cacofónica, de influjo 

industrial -los engranajes de lo real-, solo atemperada por la etérea “In 

heaven” que canta La Dama del Radiador; aparición en la que se 

cifran, según las interpretaciones, la única esperanza de Henry o su  



 

 

 
 

definitiva claudicación frente a lo que le rodea. CABEZA 
BORRADORA ostenta los trazos fracturados de un dibujo obra de un 

niño víctima de estrés postraumático, y, a la vez, Lynch hace gala en 

ella de un talento y una delicadeza meritorios a la hora de ampliar y 

armonizar el alcance de sus prácticas artísticas previas con la pintura, 

la animación, la fotografía, y sus cortos primeros, así como de 

sincretizar a través de las mismas sus influencias. 

Todas ellas coinciden en una noción: el sueño de la Razón 

produce monstruos, y dichos monstruos brindan la medida exacta del 

error colosal en que han derivado los ideales de todo un orden 

sociocultural. En CABEZA BORRADORA conspiran el hombre de la 

multitud imaginado por Poe y las turbias geografías sexuales de la 

carne perfiladas por Francis Bacon; la Edad de Oro de Luis Buñuel y 

la pesadilla de aire acondicionado denunciada por Henry Miller; las 

psicopatologías de la vida cotidiana descritas por Freud y la sonrisa de 

terror esbozada en silencio por Harry Langdon; el absurdo kafkiano, y 

la materia animada por estremecimientos de Jan Svankmajer. La 

América de mediados de los años 70, sumida en la crisis del petróleo,  



 

 

 
 

la desilusión consiguiente al fracaso de la contracultura y la corrupción 

política, un paradigma socioeconómico en plena transición que 

desembocaría en el capitalismo posindustrial dejando innumerables 

víctimas por el camino, es un momento tan bueno como cualquier otro 

para denunciar las contradicciones inherentes a los credos sobre el 

bienestar material y el progreso intelectual. CABEZA BORRADORA 

cumple esa función inmejorablemente: “la modernidad es el lugar 

perfecto para cosechar el resentimiento” (Leonid Andréiev). 

En este sentido, la naturaleza sin duda singular de la película -

fruto, tanto de su adscripción a prácticas y corrientes artísticas que 

suelen estar desligadas del cine, como de la idiosincrásica 

personalidad de Lynch-, no quita para que comparta rasgos con el 

grueso de lo más interesante producido por entonces, especialmente en 

Estados Unidos. Véanse la alienación de los protagonistas siempre 

masculinos de Mi vida es mi vida (Bob Rafelson, 1970), Taxi 
Driver (Martin Scorsese, 1976), El quimérico inquilino (Roman 

Polanski, 1976) o La ley de la calle (Francis Ford Coppola, 1983); 

la incidencia en los valores expresivos de lo deforme, lo parasital y las 

contorsiones de la carne en Vinieron de dentro de... (David 

Cronenberg, 1975) y Alien, el octavo pasajero (Ridley Scott, 

1979); o la visión distorsionada de lo codificado como bebé o niño en 



 

 

Estoy vivo (Larry Cohen, 1974) y Cromosoma 3 (David 

Cronenberg, 1979). 

Esta vinculación, no tan problemática como podría pensarse en 

principio, de CABEZA BORRADORA con el cine popular de su 

época, nos da una pista sobre el segundo nivel de lectura que propicia 

la película: su renovación del expresionismo y lo surrealista está 

tamizada por un talante autista, en ciertos aspectos conservador, y una 

atención obsesiva por lo estético y la perfección técnica. Asombra la 

homogeneidad de las estampas fotografiadas en un blanco y negro 

pulcro por Frederick Elmes, también la calidad de los efectos 

especiales, considerando que la película fue producida de manera 

discontinua y tortuosa a través, como ya hemos indicado, de cinco 

años, con un presupuesto irrisorio. Esa minuciosidad diluye las 

fronteras entre una mirada telescópica, subversiva, rabiosa, sobre el 

mundo, y una reducción del mundo al desvarío microscópico de la 

propia mirada. Puede ser la razón de que, pese a su carácter chocante, 

CABEZA BORRADORA sea una propuesta atractiva para su 

consumo literal y metafórico, para que la efigie de su protagonista en 

una camiseta otorgue hoy por hoy réditos -de clase, afectivos, 

¿trascendentes?- a quien la viste. Al contrario que el distanciamiento 

propio del arte de los 60 y los 70, interesado por suscitar el 

extrañamiento del público, Lynch trata de forzar la proximidad en 

tanta o mayor medida que el film típico de Hollywood. Al espectador 

le puede repeler CABEZA BORRADORA. Pero es difícil despegarse 

de ella. 

Ese potencial para la domesticación, la asimilación, que dejan 

adivinar las superficies pulidas de CABEZA BORRADORA, está 

relacionado también con su condición menos de objet trouové en la 

senda de las vanguardias, que de artefacto cultural, necesitado de una 

cierta complicidad por parte del espectador e inscrito en una lógica de 

consumo tangible e intangible. En palabras de Steven Jay Schneider, 

“lo extraño en la película no puede interpretarse esencialmente 

recurriendo al lenguaje del psicoanálisis, sino en cuanto tiene de 

violación o transgresión aparente de categorías conceptuales o 

culturales establecidas”. 



 

 

 
 

Basta con atender al diseño y materialización de la pequeña criatura 

contrahecha que atormenta a Henry en CABEZA BORRADORA, a 

sus llantos y a sus risas desdeñosas, a lo que simboliza en términos de 

super-yó, castración, servidumbres hacia el orden de lo existente, para 

apreciar el inmenso valor revulsivo de la película, que sabrían 

reconocer el Tim Burton primero o Barton Fink (Joel & Ethan Coen, 

1991). Pero, al mismo tiempo, su conversión sin dificultades en 

artículo digno de tendencias, y la reiteración obsesiva en el cine 

posterior de Lynch de ciertos signos cuyo alcance acabaría por 

limitarse a lo fetichista –con lo que eso implica en cuanto a 

cosificación e instrumentalización-, siembra dudas. Parafraseando a 

Susan Sontag, la primacía absoluta de la imagen en lo contemporáneo, 

ha hecho de todos meros turistas que, cámara en mano, no supiésemos 

hacer ya otra cosa que recrearnos con las superficies de los otros y, a 

la larga, con las nuestras. David Lynch no ha sido una excepción (…) 

 
Texto (extractos): 

Diego Salgado, “Cabeza borradora: ordenes de lo existente”,  

en dossier “David Lynch, mundos extraños”, Dirigido, febrero 2016. 

 



 

  



 

  



 

 



 

 

Martes 13                              21 h      

Sala Máxima del Espacio V Centenario 

Entrada libre hasta completar aforo 

 

EL HOMBRE ELEFANTE • 1980 • EE.UU. • 118’ 

 
Título orig.- The elephant man.  

Director.- David Lynch.  Argumento.- 

Los libros “The Elephant Man and other 

reminiscences” (1923) de Frederick Treves y 

“The Elephant Man: a study in a human 

dignity” (1971) de Ashley Montagu.  

Guion.- Christopher De Vore, Eric Bergren 

y David Lynch.  Fotografía.- Freddie 

Francis (2.25:1 – B/N).  Montaje.- Anne V. 

Coates.  Música.- John Morris y “Adagio 

para cuerdas, op.11” de Samuel Barber.  

Productor.- Jonathan Sanger, Stuart 

Cornfeld y Mel Brooks.  Producción.- 

Brooksfilms para Paramount.  

Intérpretes.- Anthony Hopkins (Frederick 

Treves), John Hurt (John Merrick), Anne 

Bancroft (sra. Kendall), John Gielgud (Carr 

Gomm), Wendy Hiller (sra. Mothershead), 

Freddie Jones (sr. Bytes), Michael Elphick 

(el vigilante nocturno), Hannah Gordon (Ann 

Treves), Helen Ryan (princesa Alex), John Standing (doctor Fox), Dexter Fletcher 

(el hijo de Bytes), Phoebe Nicholls (sra. Merrick).  Estreno.- (EE.UU.) octubre 

1980 / (España) marzo 1981 / (Francia) abril 1981.                          

                                       versión original en inglés con subtítulos en español 
 

8 candidaturas a los Óscars: Película, Director, Actor principal (John Hurt), Guion 

adaptado, Montaje, Música, Dirección artística (Stuart Craig, Robert Cartwright y Hugh 

Scafie) y Vestuario (Patricia Norris) 

 
Centenario JOHN MORRIS (1926-2018) 

 

Película nº 2  de la filmografía de David Lynch (de 12 películas) 

 

Música de sala: 

El hombre elefante (The elephant man, 1980) 
Banda sonora original de John Morris 



 

 

 
 

“(…) No fue EL HOMBRE ELEFANTE un proyecto que me 

ofrecieron sino algo súbito, una revelación. Cuando escuché por 

primera vez esas palabras, sin saber lo que se escondía tras ellas, el 

hombre- elefante... una especie de ruido empezó a sonar en mi cabeza 

y decidí que era una película que quería hacer, que tenía que hacer 

(…).” 

“(…) Un día tenía puesta la radio mientras trabajaba en EL 
HOMBRE ELEFANTE y escuché el ‘Adagio para cuerdas’ de Samuel 

Barber. Me enamoré de la pieza para la última escena de la película. 

Le pedí a Jonathan Sanger, el productor, que la consiguiera. Y me 

vino con nueve grabaciones distintas. Las escuché todas y le dije que 

aquello no era lo que había escuchado por la radio. Las nueve estaban 

mal. De modo que compró otras distintas. Al final escuché la versión 

de André Previn y dije: ‘Es esa’. Estaba compuesta por las mismas 

notas que las otras, claro, pero Previn la hacía diferente (…)” 

 



 

 

 
 

 

“(…) La música tiene que casar con la imagen y realzarla. No 

puedes limitarte a poner algo y esperar que funcione, ni siquiera 

aunque se trate de una de tus canciones favoritas de siempre. Esa 

pieza musical puede no tener nada que ver con la escena. Cuando 

casa, lo notas. El conjunto da un salto, pasa eso de que ‘el resultado 

es mayor que la suma de las partes’ (…). 

 

 
Texto (extractos): 

David Lynch, Catching the big fish, Bodkind, 2006  

(Atrapa el pez dorado, Reservoir Books, 2022) 

 

 

 

 

 



 

 

 
 

(…) En la Inglaterra victoriana, la “contemplación de 

monstruos de feria” era una forma admitida de distracción: por dos 

peniques podía contemplarse a placer un enano megalocéfalo, la mujer 

barbuda, o un par de siameses. En 1884, el dr. Frederick Treves 

(posteriormente elevado al rango nobiliario de Caballero (Sir), 

cirujano y profesor de anatomía del Hospital de Londres, pagó todo un 

chelín para una sesión privada con lo que un cartel llamativamente 

pintado en el exterior de un comercio vacante de ultramarinos alegaba 

ser una terrorífica criatura llamada “el Hombre Elefante”. Ante un 

monstruo tullido y maloliente cuyo rostro desfigurado y grotesco 

vedaba toda expresión, y de cuya humanidad pendían bolsas 

esponjosas y oscilantes, incluso el buen doctor no advirtió que estaba 

en presencia de un ser humano de singular inteligencia y sensibilidad. 

Con motivo de una disertación, Treves dispuso que “el Hombre 

Elefante” -John Merrick, natural de Leicester, de 21 años de edad- se 



 

 

presentara en la Facultad de Medicina adjunta al hospital. Con la 

tarjeta que el doctor le diera, Merrick acudió a la cita, embutido en un 

disfraz tan asombroso como su propio aspecto. Su largo y negro 

dominó rozaba el suelo. Tocaba su cabeza, de circunferencia 

semejante a la cintura de un hombre, con una caperuza apuntada; un 

velo de franela gris rasgado por una amplia ranura horizontal ocultaba 

su rostro. Treves se preguntaba si Merrick era oligofrénico. Su hablar 

era apenas inteligible, y su actitud, declaraba posteriormente el doctor, 

era “la de aquéllos cuyo intelecto estaba desprovisto de toda emoción 

y preocupación”. En realidad, Treves esperaba que Merric fuera 

subnormal. Evitado por los demás como un leproso, enjaulado como 

una fiera, su visión del mundo limitada por la mirilla de un carro de 

feria, parecía poco probable que pudiera incluso darse cuenta de su 

condición. 

Pero Merrick sí era consciente de su predicamento y 

circunstancia. Treves acabaría por descubrir que “poseía una aguda 

sensibilidad y –lo peor de todo- una imaginación romántica”. La 

enfermedad que padecía, una neurofibromatosis múltiple, había 

dejado indemne su cerebro; tenía un deseo normal de amar y ser 

amado. Tras la visita de Merrick a la Facultad, cirujano y fenómeno 

perdieron contacto entre sí. Las autoridades inglesas consideraron su 

exhibición pública degradante. Las deformidades de Merrick, sostenía 

la policía, “transgredían los límites de la decencia”. El espectáculo 

cerró, y el feriante huyó con su pupilo al continente europeo. Dos años 

transcurrieron hasta que la policía en Bruselas coincidiera con el 

criterio de sus colegas ingleses; allí, también, se prohibió su exhibición 

pública, “brutal, indecente, e inmoral”. Agotada su rentabilidad como 

espectáculo, Merrick pasó a ser considerado como una carga onerosa. 

El feriante vendió su pupilo a un empresario de espectáculos europeo. 

Este robó a Merrick sus ahorros. Misteriosamente, Merrick se las 

arregló para volver a Londres, constantemente asediado por curiosos 

que levantaban el borde de su capa para contemplar su cuerpo 

aterrador. Cuando por fin llegó extenuado a la estación de Liverpool 

Street, se encontró en su poder la tarjeta que Frederick Treves le diera 

dos años antes. La policía, aliviada, mandó llamar al cirujano.  



 

 

 
 

Fue el principio de una nueva vida para un hombre quien, aun 

aquejado de constantes dolores, pronto iba a manifestar una pasión por 

la literatura, el teatro y la música, y a presentar su propio talento 

artístico. Pero, en primer lugar, el cirujano se encontraba ante un 

problema. La compasión le impelía a llevar directamente a Merrick al 

hospital, y a ingresarlo en una sala de aislamiento. Pero el hospital no 

era refugio seguro ni hogar para incurables. A pesar de su elevada 

categoría, Treves había sido culpable de una cierta irregularidad, y 

temía que, sin la aprobación de la junta del hospital, Merrick pudiera 

ser arrojado a la inclemencia del mundo exterior. ¿Qué hacer, pues? El 

Hospital Real para Incurables, y el Asilo Británico para Incurables se 

negaron a admitirle, aun mediante provisión financiera adecuada para 

su pupilaje. El sr. Carr Gomm, presidente de la junta del Hospital de 

Londres, estaba tan bien dispuesto hacia Merrick como Treves. 

Pasaban por el portal de la institución más de 76.000 pacientes al año. 

Nunca había llamado la atención de la opinión pública con 

anterioridad sobre un caso concreto. Esta vez fue diferente. El sr. Carr 

Gomm escribió al periódico “The Times”... 



 

 

 
 

Tal como había conocido la crueldad del público, Merrick tuvo 

ocasión ahora de familiarizarse con su generosidad. En breve, pudo 

reunirse el dinero suficiente para su manutención hasta el final de sus 

días. Había dos alcobas vacías en la parte posterior del hospital con 

vista a una gran explanada, Bedstead Square. Hoy en día, estas 

habitaciones se utilizan como almacenes. En 1886, la junta decidió que 

podrían ser el hogar de Merrick para el resto de su vida. Pronto se puso 

de manifiesto su inteligencia. La enfermera que al principio huyera 

aterrorizada quedó hondamente impresionada al ver que Merrick, con 

su mano menos deforme, fabricaba pequeñas figuras de cartón que 

hacía enviar como regalos a quienes le trataban con amabilidad. Era, 

dijo Carr Gomm, “de inteligencia superior; puede leer y escribir, es 

tranquilo, afable, para no decir nada del refinamiento de su espíritu. 

Y a través de todas las miserables vicisitudes de su existencia ha 

conservado consigo un retrato de su madre, para demostrar que era 

una persona decente y presentable”. 

Pero, ¿quién era la madre de John Merrick? ¿y por qué le 

habían abandonado a una vida de humillaciones? Merrick subrayaba 



 

 

constantemente la belleza de su madre, y racionalizaba sobre su propio 

aspecto explicando que “un elefante la golpeó en un circo” durante su 

gestación. Jane Merrick era una maestra de escuela baptista, madre 

amantísima que falleció cuando su infortunado hijo contaba 12 años 

de edad. Se cree que el padre de Merrick, maquinista ferroviario, la 

abandonó, lo que obligó a la mujer a internar a su hijo en una casa de 

misericordia, desde donde el muchacho frecuentaba un hospital en el 

que seguía tratamiento a causa de una enfermedad ciática secundaria. 

Treves supuso que fue en el hospital donde aprendiera Merrick a leer 

y a escribir, y donde habría adquirido habilidades tales como el 

modelado de figuras. Tras la muerte de Jane Merrick, el padre, quien 

había contraído matrimonio con su patrona, decidió llevarlo a vivir 

consigo. Pero su madrasta y hermanastros le trataban sin piedad. A los 

13 años le sacaron de la escuela y le pusieron a trabajar en una fábrica. 

En un acceso de desesperación, escapó y acabó cayendo en manos del 

feriante. En el mejor de los casos, Merrick esperaba un santuario 

temporal frente a las miradas curiosas y despreciativas. Cuando se veía 

obligado a salir, preguntaba -dando por sentada su expulsión- si habría 

alguna posibilidad de ser enviado a un hospital para invidentes, a un 

lugar donde sus deformidades no fueran obvias. Frederic Treves tenía 

un plan más ambicioso. No sólo iba a permanecer Merrick donde 

estaba, sino que recuperaría su dignidad de persona humana a través 

de la amabilidad de amigos inteligentes, más interesados en su espíritu 

que en el horror de su persona. Treves pidió a una joven y bella viuda 

que saludara a Merrick, siendo su cometido simplemente el de sonreír, 

desear a Merrick buenos días, y estrechar su mano. El efecto cogió a 

Treves totalmente desprevenido. Según sus propias palabras, “cuando 

soltó la mano de la mujer, hundió su rostro en sus rodillas, y rompió 

a llorar, hasta que creí que no cesaría nunca... Desde aquel día, 

comenzó la transformación de Merrick, y fue trocándose 

paulatinamente de presa en hombre”. 

Su caso atrajo la atención de la prensa, y llegaron al hospital 

visitantes: Eduardo, Príncipe de Gales (posteriormente Eduardo VII), 

el actor William Kendal, duquesas y condesas, quienes le traían 

regalos, alegraban su habitación con ornamentos y cuadros, y -lo mejor  



 

 

 
 

de todo- le proveían de libros. La reina Alejandra -a la sazón Princesa 

de Gales- estaba particularmente interesada en su caso. Le visitó en el 

hospital, le enviaba felicitaciones de Navidad autógrafas, y le dio una 

foto dedicada por ella misma. Lady Dorothy Neville le ofreció una 

casita de campo en sus propiedades para que veraneara. El duque de 

Cambridge le obsequió con un reloj de plata. Para que, al menos en 

teoría, pudiera ser “como los demás”, Frederick Treves le regaló un 

neceser de caballero. Quizás la más solícita fue la brillante actriz sra. 

Kendal. Cuando su marido le dijo: “He visto la cosa más horrorosa 

de mi vida”, ella puso todo su empeño en la campaña de cuestación a 

beneficio de Merrick. De su propio peculio sufragó la contratación de 

un profesor de habilidades manuales que instruyera a Merrick en los 

secretos de la cestería -artesanía en la que pronto sobresalió- y se 

encargó de que pudiera satisfacer el ansia de toda su vida: asistir al 

teatro. Ella declaró: -“Mi marido y yo hemos considerado siempre un 

honor poder aliviar su sufrimiento”. 

Inmensamente agradecido, sin perder un ápice de su natural 

modestia y afabilidad, Merrick respondió intentando adaptarse. Sus 



 

 

esfuerzos en este sentido le iban a llevar probablemente a su muerte 

prematura. Debido a sus deformidades y al creciente peso de su cabeza 

-que a duras penas podía mantener erguida- Merrick se veía forzado a 

dormir en posición sedente. Su frecuentemente expresado deseo de 

yacer “como los demás” se cree fuera causa de que un día intentara 

adoptar dicha posición. En abril de 1890 fue encontrado muerto en su 

lecho. No había indicios de violencia, y se creyó que la muerte le había 

sobrevenido por asfixia durante el sueño. Treves, desolado, añadió sus 

palabras a la nota necrológica: “Como espécimen humano, Merrick 

era vil y repulsivo; pero su espíritu, si pudiera materializarse en forma 

viva, tomaría la prestancia de un hombre gallardo y heroico, de 

facciones resueltas y extremidades cinceladas, cuya mirada 

destellaría un valor y un coraje invencible” (…). 

 

(…) John Merrick estaba aquejado de neurofibromatosis 

múltiple. Su cuadro era particularmente virulento, pues afectaba tanto 

a su piel como a su esqueleto. Si bien la enfermedad había sido objeto 

de una monografía de un médico alemán llamado Friederich van 

Recklinghausen, publicada solo dos años antes, Frederick Treves no 

tenía más idea de la causa del morbo que el resto de sus colegas 

contemporáneos. Su incapacidad profesional pudo haberle afectado 

profundamente: poco después del óbito de Merrick, Treves, todavía 

relativamente joven, abandonó la práctica de la medicina (…) 

(…) La neurofibromatosis -fibromas dérmicos parecidos a la 

coliflor marrón- puede desarrollarse en cualquier parte del organismo, 

y puede también formarse internamente, atacando al nervio cerebral 

acústico u óptico, o a otros tejidos. Otra de sus manifestaciones es la 

dermoelefantiasis, grandes pliegues epidérmicos pendentes (…) 

(…) Si bien no hay evidencias de deformidades similares entre 

los demás parientes de John Merrick, la neurofibromatosis, de hecho, 

cuenta a menudo con una base hereditaria, y suele ser transmitida por 

uno de los progenitores. (…) El caso de Merrick era aún más 

horroroso. En palabras de sir Frederick Treves, “a tenor del 

abigarrado cartel de la calle, imaginaba al Hombre Elefante de talla 

gigantesca. Empero, era un hombre de corta estatura, inferior a la  



 

 

 
 

media, y de aspecto todavía más breve por la curvatura de su espalda. 

La característica más notable de su persona era su descomunal y 

monstruosa cabeza. De la mejilla se proyectaba una enorme masa 

ósea como una hogaza, mientras que de su cerviz colgaba una bolsa 

de piel esponjosa, de aspecto fungoso, cuya superficie era semejante 

a una colifor. En la parte superior del cráneo crecían unos pocos 

cabellos, largos y lacios. La excrescencia ósea que protuberaba de su 

frente casi ocluía un ojo. El contorno de su cabeza no era inferior al 

de su cintura. De la mandíbula superior se proyectaba otra masa ósea. 

Protuberaba desde la boca como un muñón rosáceo, forzando hacia 

afuera el revés del labio superior, y haciendo de la misma una simple 

apertura babeante. Esta excrescencia mandibular es la que había sido 

exagerada en el cartel para remedar una trompa o un colmillo 

rudimentarios. La nariz era sólo una masa informe de carne, a la que 

solamente su posición daba derecho a tal hombre. La cara era tan 

incapaz de expresión como un bloque de madera nudosa y retorcida. 

Su espalda era horrible, pues de ella pendían, incluso hasta la altura 

de la mitad del muslo, enormes masas carnosas, como sacos, cubiertas 

de la misma repugnante piel de coliflor. El brazo derecho era 

gigantesco e informe. Recordaba la extremidad de un sujeto aquejado 

de elefantiasis. También estaba poblado de masas colgantes de la 



 

 

misma piel de aspecto de coliflor. La mano era de enormes 

proporciones y torpe, más aleta o remo que mano. No podía 

discriminarse entre palma y dorso. El pulgar parecía una zanahoria, 

mientras que el resto de los dedos pudieran haber sido gruesos 

tubérculos. Como extremidad era prácticamente inútil. El otro brazo 

era notable por contraste. No sólo era normal, sino además una 

extremidad finamente conformada cubierta de suave piel, y provista 

de una bellísima mano que hubiera sido la envidia de cualquier mujer. 

De su torso colgaba una bolsa de la misma carne repulsiva. Era como 

la gorjera suspendida del cuello de un lagarto. Las extremidades 

inferiores participaban de la descripción del brazo deformado. Eran 

difíciles de dominar, de aspecto gotoso, y groseramente deformes. 

Para añadir más miseria a su circunstancia, el infortunado sufrió en 

su infancia de ciática, cuya secuela fue una cojera crónica que 

impedía sus desplazamientos sin ayuda de un bastón. Debe 

mencionarse otra desgracia más para subrayar la gravedad del 

aislamiento de que le hacían objeto sus semejantes. De por sí ya 

sobremanera repulsivo, emanaba del crecimiento fungal que cubría la 

casi totalidad de su piel, un hedor nauseabundo, difícil de soportar”. 

Treves erraba al decir que el brazo izquierdo de Merrick era 

normal. No lo era: era más pequeño, y la mano más débil de lo normal, 

y es notable que pudiera en realidad trabajar con él con la eficacia con 

que lo hacía. El hedor que Treves menciona emanante de, la piel de 

Merrick, dice Ashley Montagu que se derivaba sin duda de las 

innumerables glándulas sudoríparas y sebáceas diseminadas por los 

tumores. Con las pocas oportunidades de que Merrick disfrutara para 

bañarse antes de su residencia en el hospital, la descomposición 

bacterial acumulada de las secreciones le habría dado un hedor 

nauseabundo. Ello debió sin duda contribuir a sus miserias. Pero los 

baños regulares que podía tomar tras su ingreso en el Hospital de 

Londres eliminaron el hedor totalmente (…). 

 

(…) Cada año en Nottingham, en un acontecimiento que data 

del período isabelino, la Goose Fair (Feria del Ganso) presenta el 

Freak Show (espectáculo de fenómenos). Veinte peniques dan acceso  



 

 

 
 

a la contemplación de Tiny Tim (El Hombre Más Pequeño del Mundo), 

la Mujer Serpiente (¡Lo Menos Tiene 1000 Años!) y de Samantha la 

Niña Iguana (¡La de los Mil Ojos1). El público actual de estos 

espectáculos no espera ver a los mutantes reflejados en una imagen en 

el exterior, lo que es por otra parte muy conveniente, puesto que 

Samantha, para citar un ejemplo, resulta ser, cuando se la trata algo 

más, una joven regordeta y de rostro simpático, siendo su única 

peculiaridad la de estar en buenas relaciones con una boa, unos pocos 

camaleones y un par de iguanas.  

Como descubrieron los guionistas Christopher De Vare y Eric 

Bergren al investigar este compendio del reducido carnaval ambulante 

este Inglaterra, en un espectáculo semejante el objeto no es tan 

importante como la promesa y la expectación: el espectador no espera 

en realidad ver algo de verdad aterrador. El público de hace 90 años 

estaba intrigado y algo medroso cuando pagaba para ver a John 

Merrick. Pero ante lo incomprensible huían aterrorizados, y exigían 

que se prohibiera su exhibición. Los guionistas señalan: “Como 

científico, Treves se sentía obligado a examinar el cuerpo de Merrick,  



 

 

 
 

y por otra parte, como hombre, se veía abocado a examinar su alma. 

Treves aprendió que la forma tiene tan poca relación con el espíritu 

como el cartel de feria a la forma. Aprendió que la verdad está siempre 

oculta, y que solo nuestra disposición al asombro nos permi te la 

sorpresa de su descubrimiento”. 

EL HOMBRE ELEFANTE, la obra, es, pues, relato de la 

dignidad del espíritu: - “Hay que ver más allá de la superficie de las 

cosas”- dice el productor, Jonathan Sanger. “Merrick era repugnante 

y deforme, pero solo a la vista. Los fenómenos en esta película son la 

gente que tiene motivos verdaderamente irreprochables. El motivo de 

la amistad de Treves con objeto Merrick podría ser, si se quiere, 

objeto de escrutinio podría haber sido presa de un deseo de hacerse 

un nombre mostrando algo que nadie había visto nunca antes. Los 

motivos de la gente de circo que aparecen en esta película están 

siempre por encima de toda sospecha.” (…). Desde el principio, el 

director, el productor, los guionistas eran conscientes de que se rodaba 

una película con elementos de lo grotesco en su contenido. Debía 

tratarse con la debida circunspección. El rodaje en blanco y negro fue 

una opción deliberada para restar fuerza a lo horrible. Las primeras 

tomas de Merrick fueron realizadas entre sombras, de modo que la 

atracción de la personalidad del hombre fuera calando en el público  



 

 

 
 

espectador antes de que apareciera su aspecto de forma claramente 

visible (…). 

(…) La colaboración de Mel Brooks en el área de la producción 

de EL HOMBRE ELEFANTE aparece en un momento importante de 

su carrera cinematográfica, tras su película Máxima ansiedad (en 

la que Jonathan Sanger trabajó como director adjunto), dedicada a 

Alfred Hitchcock, dirigida, producida y protagonizada por él mismo, 

que incluye además una canción escrita y cantada por él al estilo de 

Frank Sinatra. Durante el rodaje de EL HOMBRE ELEFANTE, 

Brooks brillaba por su ausencia en los platós en la mayor parte del 

mismo, y es incluso ahora algo reacio a que su nombre se vea 

excesivamente conectado con el proyecto, pues cree que su acrisolada 

reputación en cuanto a lo cómico pudiera confundir al público en 

general sobre la película. De todos modos, Brooks pasó largas horas 

dirigiendo el guion y sugiriendo desarrollos estructurales a los 

guionistas (…). 

(…) Cuando David Lynch fue contratado como director, 

Cabeza borradora, escrita, dirigida y producida por él, era ya la 

película número uno en los cines de arte y ensayo de EE.UU. En el 

negocio del cine era conocido como “el mejor director desconocido 

del mundo”. (…) De su formación pictórica, habla su particular interés 



 

 

por la obra de Francis Bacon y Edward Hopper “a quien quiero de 

veras. Pero no creo que haya sido influido por las obras de la gente 

tanto como por los lugares donde he estado. Cabeza borradora es 

un producto de Philadelphia. Me gusta muchísimo el área industrial 

de la ciudad, estoy enamorado de ella. Las explanadas de maniobra 

de los ferrocarriles, los restaurantes rápidos y las fábricas me han 

influido más que los pintores” (…). 

John Merrick, “extraña, maravillosa, inocente criatura”, le 

parecía el héroe adecuado; la película en sí, a su vez, se le antojaba la 

secuela correcta de Cabeza borradora. “Estoy muy interesado en 

el juego recíproco entre el sonido y el ambiente. Creo que el sonido 

está ahora llegando a hacer valer su importancia autónoma. No creo, 

con todo, que lo haya logrado completamente. Una imagen con el 

sonido adecuado y lo que con ello puede hacerse es todo el secreto del 

cine. Me parece que el sonido se utilizaba para el diálogo y que 

durante una época la película era el teatro en conserva. Pero la gente 

está cavilando más ahora sobre el sonido, y ésta es realmente el área 

nueva. Todo viene a parar al ambiente. Hay que tener el sonido que 

corresponda a una película dada. Ciertos efectos de iluminación 

pueden crear emoción. El sonido puede alterar todavía más el 

ambiente. Realmente me gusta la idea de utilizar efectos sonoros como 

música. He estado trabajando con mi amigo Alan Splet, que ganó un 

Oscar por el sonido de El corcel negro. Es un gran ingeniero de 

sonido, colaborador fantástico. Ambos estamos realmente 

entusiasmados por el desarrollo del sonido. Y hablando de ambiente, 

hay que hablar de Freddie Francis y del maravilloso trabajo que hizo 

en la película. Uno de los grandes méritos de esta película es la 

iluminación de Freddie. La iluminación en blanco y negro, se quiera 

o no, es mucho más difícil que la del color. Hay que iluminar lo que 

ha de verse y dejar a oscuras todo lo demás. No se tiene la ventaja de 

la mutua discriminación entre colores. En blanco y negro, la escena 

puede quedar aburrida sin matices de luz, mientras que en color 

podría pasar perfectamente. Freddie conoce su oficio en blanco y 

negro muy bien. Resultó ser un amigo muy bueno y valioso aliado, y 

me ayudó muchísimo (…). Las secuencias oníricas fueron 



 

 

particularmente divertidas. Donde encontré el mayor desafío fue en el 

trabajo con actores tan consumados; fue una gran experiencia. Debo 

dar mis más expresivas gracias a Mel Brooks y a Jonathan Sanger. 

Mel apostó un poco contra pronóstico contratándome para ese 

proyecto, y ha sido fantástico. Y, sí, al final, me siento bien en relación 

con la película. Digámoslo así: algo se siente bien y entonces uno se 

da cuenta de ello (…). 

 

(…) El productor Jonathan Sanger explica que “en las etapas 

preliminares decidimos con David Lynch que la película de sería en 

blanco y negro para diluir algunos de los aspectos más horribles de la 

deformidad que aquejaba a John Merrick, y para dar un aspecto de 

mayor autenticidad al Londres de las postrimerías del siglo pasado 

(…). Freddie Francis, de vuelta al mundo del blanco y negro para 

descubrió una extraña ironía: -“¡El volver a un medio de expresión a 

la antigua significaba en realidad presentar uno nuevo al espectador 

actual! Y nadie sabía nada del blanco y negro. Pronto nos metimos en 

dificultades. Se hace ya muy poco material en blanco y negro, y en un 

momento dado no teníamos película utilizable a disposición ¡en todo 

el mundo! No nos quedó otro recurso que esperar a que la fabricaran. 

Y los laboratorios que tan buen trabajo hicieron para nosotros, bueno, 

también se vieron en dificultades porque sus equipos para blanco y 

negro no habían sido utilizados a pleno rendimiento desde hacía 

muchos años. Y fue difícil encontrar electricistas que estuvieran 

acostumbrados a trabajar sobre la fotografía en blanco y negro. 

Tuvimos muchas vicisitudes (…)”·. 

 
 

Texto (extractos): 
Joy Kuhn, El hombre elefante: el libro de la película, Diáfora, 1981 

 

 

 

 

 

 



 

 

 
 

(…) Se ha lanzado contra David Lynch con ánimo insultante, 

el calificativo -para algunos “descalificador”- de sentimental, 

simplemente porque EL HOMBRE ELEFANTE no es una película 

cínica ni se presta a la delectación morbosa. Es eso, sin duda -más que 

su reposada sobriedad o su cuidado tratamiento visual-, lo que hace 

que parezca “antigua”. Entre cabezas que explotan, babas verduzcas, 

llagas purulentas, sangre que chorrea al “ralentí” en primerísimo plano 

y otras contorsiones, acaba por ser chocante que un cineasta 

underground-vanguardista, presentado como enfant terrible, dedique 

su atención a un personaje monstruoso y no se recree en sus horribles 

deformidades ni se empeñe en asquearnos, sino que, por el contrario, 

aspire a que venzamos nuestra inicial repugnancia -un tanto 

“apriorística”, y mezclada con curiosidad, como demuestra Lynch al 

aplazar media hora la visión del “hombre elefante”- y acabemos por 

sentir afecto y simpatía por el inocente John Merrick (John Hurt, cuya 

interpretación queda reducida por el doblaje a una proeza del 

maquillador), pariente cercano del patético y torpemente afable 

monstruo creado por el doctor Frankenstein, que encarnó Boris 

Karloff en el film de James Whale de 1931, personaje que siempre 

pidió una película que relatase su breve y desdichada existencia con 

un protagonismo que se le arrebataba en favor del frío, megalómano y 

-en el fondo- timorato “autor del monstruo”. 



 

 

Lynch reinvindica la tradición dickensiana, que dio obras tan 

espléndidas como Cadenas rotas (1946), de David Lean, e inspiró 

decisivamente a Griffith, Tod Browning (el de Freaks) y los 

directores de Lon Chaney; su postura se aproxima más a la de Truffaut 

en El pequeño salvaje que a la de Penn en El milagro de Anna 
Sullivan, o Herzog en El enigma de Gaspar Hauser, no 

digamos a la de Friedkin en El exorcista, o la truculencia 

chafarrinosa de sus imitadores italianos, pese a la prodigiosa 

iluminación de película de terror conseguida por Freddie Francis -

recobrado para un oficio que, como Jack Cardiff o Guy Green, no 

debió abandonar para convertirse en director- y a la espléndida 

reconstrucción de un Londres neblinoso y victoriano, rasgos que, con 

la notable composición de una pintoresca galería de comparsas, dan a 

EL HOMBRE ELEFANTE un encanto y un misterio considerables, 

merecedores de una estima que, pese a las nominaciones al Oscar, no 

es verosímil que reciba, ya que se aparta en todo de lo que es hoy la 

norma en el cine comercial y tampoco ofrece, a modo de 

compensación, los dudosos placeres de la osadía “trasgresora” o 

“moderna” con que los pretendidos disidentes tratan de disimular su 

falta de imaginación y de recursos artísticos y personales. 

La clave de la película de Lynch está en que no se ha dejado 

contaminar por la actitud mercantilmente sensacionalista de los 

exhibidores de monstruos en las barracas de feria, los Jacopetti de la 

época; sabe que cierta curiosidad malsana hace tolerable, e incluso 

regocijante, la contemplación, durante unos minutos y en compañía, 

de las mayores aberraciones de la genética o la patología, y por eso 

juega con la impaciencia y la aprensión del espectador –identificado 

narrativamente con el doctor Treves (Anthony Hopkins)-, para luego, 

gradualmente, acostumbrarnos a la presencia, durante casi hora y 

media, del infortunado “hombre elefante”, propósito que consigue 

filmándolo con naturalidad, como si se tratase de una persona normal, 

sin buscarle siquiera “el lado bueno” (o menos malo), como sucede 

con tantos actores.  

Para los que busquen sensaciones fuertes y pasajeras, la 

película de Lynch tiene que resultar muy decepcionante; puede que 



 

 

incluso molesta y un poco “azorante”, ya que les obligará a asumir una 

cierta “familiaridad” con el monstruo del que quisieran burlarse, y les 

hará compartir los problemas y las aspiraciones, modestas e ingenuas, 

de Merrick. Los que acudan a EL HOMBRE ELEFANTE con 

escrúpulos, en cambio, nada tienen que temer, pues Lynch se revela 

un cineasta sensible, elegante y simpático, al que habrá que seguir los 

pasos, tanto retrospectivamente (Cabeza borradora) como los -

imprevisibles- que pueda dar de ahora en adelante. Su pulso es firme 

y seguro; su criterio no vacila ni decae; no se amedrenta ante las 

dificultades, pero tampoco se complace en ellas, no busca 

sorprendernos ni pide para su querido “hombre elefante” nuestra 

compasión: le basta con nuestro respeto (…). 
Texto (extractos): 

Miguel Marías, “El hombre elefante”, en Crítica Estrenos, Casablanca, mayo 1981. 

 

“(…) Vi la luz por primera vez el 5 de agosto de 1860. Nací en 

Lee Street, Leicester, Inglaterra. La deformidad que ahora exhibo 

tiene su origen en el pavor que un elefante causó a mi madre. Ella iba 

por la calle y se cruzó con un desfile de animales. La gente se apretujó 

horriblemente para poder verlos y, por desgracia, mi madre fue 

empujada bajo la pata de un elefante, lo que la asustó muchísimo; esto 

ocurrió cuando ella estaba embarazada de mí y eso fue lo que causó 

mi deformidad. Mi cabeza mide ochenta y ocho centímetros de 

circunferencia y tengo una amplía masa carnosa en la parte de atrás 

tan grande como un tazón. La otra parte parece, como si dijéramos, 

valles y montañas, todos amontonados, mientras que mi cara tiene un 

aspecto tal que nadie quisiera describirla. Mi mano derecha posee 

casi el tamaño y la forma de una pata de elefante. El otro brazo y 

mano no son mayores que los de un niño de diez años, aunque están 

algo deformados. Mis pies y piernas están cubiertos de una piel gruesa 

y llena de protuberancias, igual que mi cuerpo. Parece la piel de un 

elefante y casi es del mismo color. La deformidad no se notaba cuando 

nací, pero se desarrolló a la edad de cinco años (…)”  

                    John Merrick 

 

 



 

 

 
 

(…) El texto reproducido anteriormente, lleno de sugerencias 

que alimentasen la imaginación popular, figuraba en unos pequeños 

programas que previamente se repartían al público congregado a la 

entrada de la barraca donde Merrick se exhibía como fenómeno (…). 

Son escasos los puntos de conexión entre la película de Lynch y las 

obras científicas del propio dr. Treves, publicadas en 1923 bajo el 

título “The Elephant man and other reminiscences” o de Ashley 

Montagu “The Elephant man. A study of human dignity”. Todo este 

material, al cual tuvo acceso el cineasta, simplemente sirvió  de punto 

de partida para él y sus guionistas, para urdir una historia que, sin 

traicionar ciertos hechos establecidos, fuera coherente con los 

intereses creativos del autor. Lynch deseaba firmemente hacer un film 

que “no se quedase tan solo en la narración de las desgracias de 

Merrick”. Todavía hoy, hay quien otorga a EL HOMBRE ELEFANTE 
la catalogación, excesivamente simple, de biopic. Semejante opinión, 

a la luz de sus innegables logros, tanto en sus ejes dramáticos como en 

su formulación estilística, se convierte en irrelevante. EL HOMBRE 
ELEFANTE supone la irrupción del cine de Lynch a una producción 

normalizada. No obstante, y trascendiendo la anécdota del dato, el 

resultado más importante de este hecho es el creciente interés que 

cobra su trabajo paralelamente a su integración en unas estructuras de  



 

 

 
 

producción industriales. Obedeciendo a un auténtico work in progress, 

conseguirá, en ésta y ulteriores obras, un mayor y más perfecto 

ensamblaje interno del conjunto del relato equilibrando su capacidad 

de abstracción y el contenido narrativo8.  

Lynch se esfuerza en mejorar, en ampliar, dándoles mayor 

relieve, sus más conocidos estilemas: 

- La excelente fotografía en blanco y negro de Freddie Francis 

sigue las mismas pautas expresivas de su predecesora, aquí 

perfeccionadas por un claroscuro íntimamente unido a la armonía, el 

espacio, y el ritmo interno del plano. 

- EL HOMBRE ELEFANTE comporta la primera toma de 

contacto del cine de Lynch y el formato scope. La pantalla ancha le 

permite unas composiciones más exhaustivas, buscando generar 

sensaciones y sentimientos añadidos a los obviamente diegéticos9.  

                                                 
8 No creo desvelar ningún secreto, ni sostener una arriesgada teoría, si afirmo que los productores con 

los que ha trabajado Lynch por el momento, Mel Brooks y Dino de Laurentiis, son inductores, en cierto 

modo, de este hecho. Herederos, en parte, del espíritu de los viejos producers de Hollywood, que con sus 
detestables injerencias y aborrecibles manipulaciones eran, sobre todo, hombres de cine, permitiendo a 

sus realizadores un determinado margen de transgresión, perversión y subversión de las normas. Lynch, 

sin su colaboración, de haber continuado su carrera, hubiese hecho unos films muy diferentes debido a la 
profunda despersonalización de los actuales sistemas de producción del cine norteamericano. 
9 El scope se emplea hoy, generalmente, para películas donde la abundancia de medios y una noción 

hipertrofiada del “gran” espectáculo cinematográfico predominan por encima de otras consideraciones 
(…) para conseguir un impacto visual fácil y efectista o dar un falso relieve espectacular a películas 

miserabilistas. (…) Sin olvidar, por desgracia, el progresivo abandono del formato por imperativos de 

vídeo doméstico. 
 



 

 

 
 

Utilizando preceptos de la pintura no-figurativa, el espectador 

experimenta un cambio de actitud ante la contemplación de una parte, 

de un fragmento de la superficie u objeto fotografiado, excluyéndose 

a la vista del público potenciando el vacío del decorado mediante 

suaves panorámicas. Concede gran importancia a la profundidad de 

campo, al plano general, y el primer plano, fundamentales para la 

relación entre personajes y de éstos con el decorado. La armonía en la 

composición del encuadre denota normalidad, cotidianidad; la 

violentación de la armonía, no por medio de artificiosas angulaciones 

de cámara, sino por composiciones basadas en el desequilibrio del 

ritmo y proporciones de los encuadres, es significativa de lo fantástico, 

lo desconocido. Contrapone lo vertical - urbano, siniestro- a lo 

horizontal -rural, benévolo-, realzados por el uso de picados y 

contrapicados, y la profundidad de campo, respectivamente. 

- Desprovisto del tajante extremismo de Cabeza borradora, 

el sonido nos remite con sus logros a la misma sensación de 

desasosiego, aunque de un modo más sutil. Buenos ejemplos de ello 

son la dicción de Merrick y su respiración bronquítica, los ruidos de 

maquinaria, el lejano barritar de los elefantes, o el llanto de un niño. 

Sin embargo, el relevante papel obtenido por la música no cede a 

facilidades. Lynch no llena el film, de un extremo a otro, irreflexiva- 



 

 

 
 

-mente, de música, subrayando machaconamente la acción. La música 

dota al mismo de atmósfera, de emoción, sabiamente dosificada en 

perfecta cohesión con los sonidos, los diálogos, y los silencios. La 

refinada partitura de John Morris, delicadamente sinfónica, y 

completamente audible desprovista de las imágenes por su inusual 

belleza no descuida la búsqueda de la precisa emotividad que 

requieren determinados instantes. 

Nada es gratuito en la minuciosa puesta en escena del 

responsable de Dune. El esteticismo huero o suntuoso no es 

compatible con el rigor exigido por una experiencia creadora 

verdaderamente vivida. Urge aquí destacar su encomiable 

reconstrucción del Londres victoriano, exacta correspondencia de las 

impresiones recogidas por el realizador durante sus investigaciones 

sobre la ciudad en el período histórico de la acción. Lynch salpica toda 

la película de referencias siniestras a las funestas consecuencias y 

efectos de la Revolución Industrial que, en algunos momentos, hacen  



 

 

 
 

pensar en Dickens: hombres destrozados por aparatosos accidentes de 

trabajo, perros callejeros con las piernas rotas, sucias callejuelas mal 

iluminadas por farolas de gas, donde se agolpan masas humanas que 

esconden su miseria y desesperación tras miradas llenas de angustiosa 

tristeza y resignación. Ilustrando así el conocido exergo de Goya “los 

sueños de la razón producen monstruos”, a nivel simbólico, nos 

presenta la escisión entre el Hombre y la Naturaleza, mediante una 

curiosa dialéctica. La monstruosidad interior, perversa -Bytes,el 

portero de noche-, se asocia a lo urbano, lo industrial, mientras que la 

monstruosidad exterior, física -Merrick, sus compañeros del circo 

belga-, está unida a la Naturaleza. Estos últimos anhelan retornar a 

ella, morada de la plenitud espiritual deseada, lejos de una sociedad 

fagocitada por su propia aberración tecnológica, mazmorra y tumba a 

la vez. 

EL HOMBRE ELEFANTE es, antes que nada, y debido a lo 

cual se enmarca dentro del fantastique, una ajustada reflexión acerca  



 

 

 
 

de la monstruosidad; escenifica el drama de la crueldad y el 

sufrimiento. John Merrick, víctima inocente de una monstruosidad 

inmerecida y aberrante, se verá acosado, hasta el fin de sus días, por la 

mezquina ambición de sus semejantes. Lejos de ser constitutiva de 

horror visceral, Lynch traza el dibujo de su personaje monstruoso bajo 

una profunda mirada introspectiva: Merrick es cordial y bondadoso, 

su personalidad intensamente humana contrasta lastimosamente con 

su exagerada deformidad. El director rinde, de este modo, tributo a los 

vínculos de alternancia, referentes a la disociación entre la correlación 

monstruosidad física igual a monstruosidad moral, propuestos por el 

impar Tod Browning. 

Explotado sin escrúpulos por Bytes, exhibiéndolo en 

pestilentes barracas de feria, la deformidad de Merrick satisfará la 

insana sed de deleitación visual del populacho. En él tomarán cuerpo 

sus terrores generados por las creencias cristianas sobre la fealdad 

como castigo divino fruto del pecado original; excitará su morbosidad 

sexual al presentarse resultado del “ataque” de un elefante a su madre 

-las imágenes del inicio parecen invitarnos a pensarlo-. Luego, Treves  



 

 

 
 

lo manipulará para destacarse de sus colegas, para  solaz de su 

soterrado arribismo. Lo convertirá en pasto de la curiosidad científica 

de los miembros de la clase médica, viendo en su persona solo un 

fenómeno que alimenta su sed de conocimiento. Ambos patentizan el 

pesimista escepticismo de Lynch sobre la naturaleza humana, 

descubriendo su uniformidad, su gran similitud de ambiciones y 

conductas. Bytes y Treves se diferencian solamente en sus formas, no 

en sus contenidos. 

Delicadamente conmovedora, sobriamente emotiva, carente, 

afortunadamente, de una excesiva carga lacrimógena que entorpezca 

su desarrollo narrativo y distancie al espectador, El hombre elefante se 

halla provista de una infrecuente sensibilidad. La magia del film, o 

mejor dicho, su fuerza, se puede sentir y hasta tocar. Esta no reside en 

su portentosa construcción plástica, sino en la limpieza de sus 

sentimientos, de los acariciadores detalles que los provocan y 

propagan, en el valor de los gestos y miradas, en la pasión de los 

movimientos de cámara. Resultan difíciles de olvidar los cuantiosos 

momentos que todo ello se interrelaciona: la secuencia onírica que 

abre el film, una pesadilla sobre elefantes y la extraña agresión a la 

madre de Merrick, hecha de níveas brumas y llantos de bebé; el sueño 

de Merrick mostrándonos su miedo a causar miedo, plasmado en un 

espejo que flota en el espacio; la primera visita de Treves en el antro 

donde ve directamente a Merrick, desarrollada magistralmente y 



 

 

clausurada con un emocionante y terrible travelling acercándose a su 

rostro, absorto e incrédulo ante lo que mira... La visita de Merrick al 

hogar del dr. Treves para tomar el té junto a su esposa, cuya dolorosa 

explosión de angustia se sustenta en el pequeño retrato de su madre, y 

su mirada triste contrapunteada por entrecortadas palabras de 

agradecimiento; la persecución de la que es objeto en la Estación 

Victoria por una muchedumbre enfurecida, culminada por su 

desgarrador grito “Yo no soy un animal…soy un hombre”... Y, 

finalmente, la muerte del propio protagonista. Una autoinmolación que 

le conduce a la definitiva liberación de su breve ensueño de vida, 

conseguida por un deseo tan sencillo y envidiable como irrealizable: 

querer dormir como el niño del grabado que pende de una las paredes 

de su habitación. Es inasible la poderosa fuerza concentrada en el 

travelling sobre los objetos que han formado parte de su aspiración 

imposible, acompañado por el bellísimo adagio de Samuel Barber y la 

ritualidad de los movimientos de Merrick. Un fragmento de cine puro 

que entroniza al desdichado monstruo en los terrenos de la leyenda 

(…). 
Texto (extractos): 

Antonio José Navarro, “El hombre elefante o un cierto clasicismo”,  

dossier “David Lynch: la irresistible atracción del abismo”,  Dirigido, diciembre 

1990. 

 

 

(…) Se podría deducir que David Lynch renunció a sus 

planteamientos estéticos y viscerales para su segunda película, que se 

plegó a un proyecto ajeno que asumió como pudo, que prefirió 

encontrar una continuidad a su carrera (aunque pasaron cuatro años 

entre el primer y el segundo largometraje) que seguir esperando la 

oportunidad de sacar adelante otro proyecto propio, sin injerencias 

externas. Es más, hoy día se ve EL HOMBRE ELEFANTE como una 

de sus dos películas “normales”, junto a Una historia verdadera 

(1999) y por lo tanto, se suele deducir, poco propias de Lynch, que 

solo sería él como autor cuando su obra es anormal, críptica, 

laberíntica, chocante. Hay quien no acepta a Lynch pero adora esas 

dos películas, y quien las deja a un lado, no por fallidas, sino como  



 

 

 
 

supuestamente pertenecientes a otro universo que no sería el 

genuinamente lynchiano. Sin embargo, no recuerdo que en su 

momento tuviéramos una percepción tan contrastada del paso de 

Cabeza borradora a EL HOMBRE ELEFANTE, y vimos aquella 

como un ensayo doméstico de lo que adquiría carta de naturaleza por 

otros medios, en otro lenguaje, en la segunda. El blanco y negro, el 

personaje marginal y de físico desbordado, los sonidos inquietantes e 

indefinibles, la incursión en un mundo extraño que se revelaría de otra 

forma en Terciopelo azul, la deriva onírica aunque sea ocasional, 

trazaban un puente lógico del director primerizo y rompedor al 

cineasta que asalta la gran industria para insuflar sus propias ideas, por 

otra parte con puntos de apoyo en anteriores outsiders, del Tod 

Browning de La parada de los monstruos (Freaks, 1932) al 

Herk Harvey de El carnaval de las almas (Carnival of Souls, 

1962).  

Quizás desde la perspectiva actual se vea diferente, pero en su 

momento EL HOMBRE ELEFANTE ya definió muchos de los rasgos 

básicos del estilo de David Lynch, ya apareció como una propuesta 

insólita en el cine mainstream. Al fin y al cabo, ese ha sido siempre el 

principio lynchiano, introducir un elemento de extrañeza en lo 

aparentemente apacible y armonioso. EL HOMBRE ELEFANTE salió  



 

 

 
 

adelante gracias a la apuesta de alguien en principio tan poco 

apropiado como el director de comedias (también muy sui generis, por 

otra parte) Mel Brooks, que decidió producir el film con David Lynch 

como director. Aunque quien tuvo la visión y puso el empeño fue 

Stuart Cornfeld, que había visto y estaba casi obsesionado con 

Cabeza borradora y quería ayudar a Lynch en su siguiente 

proyecto, ese “Ronnie Rocket” que nunca llegó a despegar. Cornfeld 

no solo recomendó a Mel Brooks que contara con Lynch como director 

del proyecto que el productor tenía entre manos, sino que se le puede 

otorgar un papel importante como catalizador de cierto cine de lo 

monstruoso en esos años, como advierte Quim Casas sobre el 

productor ejecutivo de EL HOMBRE ELEFANTE y productor 

también de La mosca (David Cronenberg, 1986), además de Kafka, 
la verdad oculta (Steven Soderbergh, 1991): “A tenor de otros 

films de su filmografía, me parece lícito pensar que en la gestación de 

los films de Lynch y Cronenberg desempeñó un papel primordial, ya 

que Mimic (1997), la singular serie B de Guillermo del Toro que 

narra la metamorfosis de unos insectos en monstruos mutantes, que  

 



 

 

 
 

habitan en las cloacas y túneles del metro, tiene también a Cornfeld 

como productor ejecutivo”. 

No hay en EL HOMBRE ELEFANTE metamorfosis sino una 

aproximación, progresiva y delicada, prudente y dignificante, a lo 

monstruoso. O, más bien, al ser humano que se esconde, aterrorizado 

por el maltrato a que es sometido, tras la deformidad. El caso real de 

Joseph Carey Merrick (aunque habitualmente llamado John), que 

vivió (durante poco más de 27 años) en el Londres victoriano de finales 

del siglo XIX, afectado por una  enfermedad que no se concretó hasta 

muchos años después de su muerte como “síndrome de Proteus”, fue 

tomado por Lynch con gran fidelidad, empezando por la reproducción 

a través de un complejo proceso de maquillaje de las deformidades que 

afectaban a todo el cuerpo (en un irreconocible John Hurt), y 

especialmente en la cadera, en el brazo derecho y la cabeza de Merrick, 

que le provocaban problemas para andar, de respiración y de habla, 

además de verse abocado a la utilización como monstruo de feria en  



 

 

 
 

exhibición. Lynch trabajó con Chris de Vare y Eric Bergren el guion 

que habían escrito y que le interesó a Brooks, y el estudio real que 

escribió el doctor Frederick Treves sirvió para encontrar el tono 

principal de la película. 

La mezcla de fascinación, intriga y compasión de Treves 

(Anthony Hopkins) por un caso que en principio le interesa por la 

deformidad física que estaba estudiando en esa época, y luego le 

conmueve por la dignidad humana que se encuentra aplastada dentro 

de ese cuerpo, es el hilo conductor de un drama contenido que se va 

arropando con muchas otras texturas. La “adopción” de Merrick por 

parte de un Treves que tiene que arrebatárselo al cruel feriante Bytes 

(Freddie Jones), que lo exhibe para horror de las gentes nada 

compasivas de la época, recuerda al de El pequeño salvaje 

(François Truffaut, 1970): también Treves se empeña en sacar a la luz 

la inteligencia, los sentimientos, y la capacidad de hablar y convivir de 

un ser reducido a un primitivismo traumático por sus circunstancias. 

Treves llevó a Merrick al Royal London Hospital y además de estudiar 

su caso, lo acogió y cuidó en las dependencias del centro 

enfrentándose al consejo, que no estaba dispuesto a mantener a un 

hombre que no tenía cura, y descubrió en Merrick a un hombre 

educado y sensible, que llega a establecer una relación de admiración  



 

 

 
 

mutua con una actriz de teatro, Magde Kendal (Anne Bancroft) en una 

de las más hermosas secuencias de la película. 

Lynch sí acude al carácter mítico de la denominación popular 

de Merrick, mezcla de leyenda burla y temor: “elefantiasis” es el 

nombre de una de las enfermedades que se creyó que padecía Merrick, 

y él mismo contaba que su problema se debía a que su madre, cuando 

estaba embarazada de él, fue golpeada por un elefante durante una 

exhibición callejera. Lynch inicia el film con unas imágenes oníricas, 

en forma de pesadilla recurrente, que sugiere ese instante de horror, 

mientras Merrick observa detenida e incansablemente el pequeño 

retrato de su madre, lo único que le queda de ella, su único vínculo con 

la sensibilidad y el afecto. En mitad de la película de tono realista, 

Lynch vuelve a recurrir sutilmente a lo onírico cuando la cámara baja 

a los sótanos y recorre las tuberías del hospital (casi un preludio del 

viaje al subsuelo de Terciopelo azul, conectando con los obreros 

que manejan la maquinaria, evocando la era industrial y su implacable 

efecto en los trabajadores por un sistema laboral sin piedad, 

conectando con la primera aparición de Treves, cuando atiende al 

obrero que ha sufrido un accidente. “Esas máquinas son repugnantes, 

no se las puede hacer razonar”, dice Treves; y precisamente en 

razonar y acabar con las supersticiones y desprecios en una sociedad 



 

 

victoriana cerrada y despiadada se empeña el doctor. Sin entrar en el 

terror de lo fantástico ni del horror, pero aludiendo a las penumbras de 

lo gótico y apoyándose en la extraordinaria fotografía en blanco y 

negro de un Freddie Francis que con EL HOMBRE ELEFANTE 

volvió a ser considerado años después de haber trabajado a destajo en 

la Hammer y la Amicus, Lynch describe la transformación del 

monstruo en humano, mientras los humanos que habitan la normalidad 

muestran su perversión: el vigilante nocturno del hospital recluta en 

los bares que frecuenta a gentes morbosas dispuestas a pagar una 

moneda por dejarse horrorizar por el monstruo al que luego vejan. Ni 

en el pequeño hogar que parece haber encontrado en el hospital está 

Merrick a salvo. Y Treves se plantea el dilema moral de su propia 

acción: ¿está salvando a Merrick o se está aprovechando también de 

algún modo de él?  

Lynch se enfrentó a otro cambio de registro en EL HOMBRE 
ELEFANTE: el hombre de Montana tuvo que ir a rodar a Londres, con 

algunas de las más ilustres figuras del cine británico de distintas 

generaciones: John Hurt, Anthony Hopkins, John Gielguld (que 

interpreta al presidente del consejo del hospital) y también la aguerrida 

Wendy Hiller, la encargada. Extrajo actuaciones perfectamente 

ajustadas de todos ellos. No hay academicismo ni encorsetamiento en 

un drama tremendamente conmovedor pero que no recurre a 

convencionalismos sentimentaloides: la forma en que se cierra cada 

secuencia, con recogimiento, sin apurar ni alargar el efecto dramático 

de los acontecimientos, denota una especie de respeto bien entendido, 

hacia el personaje central y hacia los sentimientos del espectador, que 

aplica Lynch sin renunciar a los focos de su interés en el relato. EL 
HOMBRE ELEFANTE se convirtió en uno de los acontecimientos 

cinematográficos de ese año, tuvo ocho nominaciones, pero no ganó 

ningún Oscar. Fue vencida por Gente corriente (Robert Redford, 

1980). Metáfora, quizás, de que Lynch se había asomado a las 

apariencias de lo normalizado, pero ya era extraordinario (…). 

 
Texto (extractos): 

Ricardo Aldarondo, “El hombre elefante: atracción de lo extraordinario”, 

dossier “David Lynch, mundos extraños”, Dirigido, febrero 2016. 



 

  



 

  



 

  



 

  



 

 

Viernes 16                             21 h      
Sala Máxima del Espacio V Centenario 

Entrada libre hasta completar aforo 

 

DUNE • 1984 • EE.UU. • 136’ 
Título orig.- Dune.  Director.- David 

Lynch.  Argumento.- La novela 

homónima (1965) de Frank Herbert.  

Guion.- David Lynch.  Fotografía.- 

Freddie Francis (2.35:1 – Technicolor).  

Montaje.- Anthony Gibbs.  Música.- 
Toto (David Paich, Jeff Porcaro & Steve 

Lukather) & Brian Eno (“Prophecy theme”, 

compuesta por Brian & Roger Eno y Daniel 

Lanois e interpretada por Brian Eno).  
Productor.- Raffaella De Laurentiis.  

Producción.- Dino De Laurentiis 

Company para Universal.  Intérpretes.- 
Kyle MacLachlan (Paul Atreides), 

Francesca Annis (lady Jessica), Brad Dourif 

(Piter De Vries), José Ferrer (Emperador 

Shaddam IV), Linda Hunt (Shadout Mapes), 

Freddie Jones (Thufir Hawat), Virginia 

Madsen (princesa Irulan), Silvana 

Mangano (Reverenda Madre Ramallo), 

Jack Nance (Nafud), Síán Phillips 

(Reverenda Madre Helen Mohiam), Jürgen Prochnow (Leto Atreides), Patrick 

Stewart (Gurney Halleck), Sting (Feyd Rautha), Dean Stockwell, (dr. Yueh), Max 

von Sydow (dr. Kynes), Sean Young (Chani), Richard Jordan (Duncan Idaho), 

Everett McGill (Stilgar), Kenneth McMillan (Baron Vladimir Harkonnen), Paul L. 

Smith (Rabban).   Estreno.- (EE.UU.) diciembre 1984 / (Francia) febrero 1985 / 

España (marzo 1985). 
versión original en inglés con subtítulos en español 

 
1 candidatura a los Óscars: Sonido (Bill Varney, Steve Maslow,  

Kevin O’Connell & Nelson Stoll) 

 

Película nº 3  de la filmografía de David Lynch (de 12 películas) 

 

Música de sala: 

Dune (1984) 

Banda sonora original de Toto & Brian Eno 



 

 

 
 

(…) Es cierto que en DUNE los adultos pueden liarse un poco 

con tanta palabra, pero he observado que a los niños pequeños, que 

no pretenden entenderlo todo, recordarlo todo, la película les 

funciona un poco como Cabeza borradora, es decir, como un film de 

sensaciones. (…) Me enfrenté al libro de Herbert y traté de 

comprenderlo, de hallar su esencia, para luego trasladarla, a través 

de un proceso que implicaba muchos cambios, a la pantalla. El mismo 

proceso, solo que mucho más largo. El guion de DUNE lo escribí yo 

mismo. Necesité siete versiones diferentes del guion para encontrar el 

camino, para darle el tono adecuado, para hacerlo comprensible... y 

para que todo me cupiese en dos horas de película. El libro es muy 

gordo pero, finalmente, fue muy sencillo: si se es capaz de entender lo 

que es Dune, se sabe lo que se puede eliminar y lo que hay que 

conservar para que lo que quede siga siendo Dune. Hay que tener 

cuidado con no quitar demasiadas cosas y que lo que quede no resulte 

demasiado comprimido. (…) El argumento es complicado, pero no 

tanto como parece. Si dejas que todo fluya en torno tuya, es mucho 

mejor. Hemos descubierto que los niños pequeños, de 10 ó 12 años, lo  



 

 

 
 

que hacen es sentarse en su butaca y ver y oír lo mismo que un adulto, 

pero sin tratar de aprehenderlo todo. Enseguida empiezan a recibir 

sensaciones en vez de ideas: lo viven como una experiencia. Y cuando 

salen se muestran satisfechos de este ‘viaje’. (…) 

(…) La razón por la que los papeles de Sting y Linda Hunt 

‘parecen’ tan cortos es porque ahora ambos se han convertido en 

estrellas. Cuando contratamos a Linda era completamente 

desconocida, después hizo El año que vivimos peligrosamente y 

todo el mundo se enamoró de ella. Al verla en DUNE ahora, piensan 

que originalmente su papel duraba cuatro horas... Lo mismo pasa con 

Sting. Cuando le contratamos, hace tres años y medio, era conocido 

pero ni mucho menos como ahora, gracias al éxito de su grupo, Police. 

Por otra parte, yo le contraté no por su imagen pop sino porque le 

había visto actuar en una película llamada Brimstone & Treacle y 

me pareció que tenía una presencia fantástica (…). 

(…) Me divertí mucho con la corte de los malvados Harkonnen. 

Hay cuatro mundos diferentes en DUNE y el de los Harkonnen es el 

que se aparta más de la descripción que daba el libro. Era el que más 

cercano me resultaba y era también el que debía ser, necesariamente, 

distinto de los demás (…). No hicimos a propósito que los Gusanos de 

Arena parecieran ballenas sumergiéndose en el desierto…pero un 



 

 

 
 

gusano que entra y sale de la arena es muy parecido a una ballena 

que entra y sale del agua…Es como Moby Dick, pero no hay otra 

forma de hacerlo. Hay un plano del protagonista aferrado al gusano, 

visto desde el lomo de éste, que es igual que el plano de Gregory Peck 

en Moby Dick, pero la razón es que hay cosas que solo se pueden 

filmar de una forma (…). 

(…) Sabía que no tenía derecho a disponer del montaje final. 

Siempre existe el temor de que venga alguien y empiece a quitar cosas 

que has filmado. Pero nadie me ha obligado a hacer ni una sola cosa 

que yo no quisiera hacer. Los productores sentían tanto aprecio por 

este proyecto como yo. A veces venían a darme sugerencias y yo 

decidía si me parecían acertadas o no. Y a lo largo de todo el largo 

proceso, la película tiende hacia una determinada forma; el material 

determina el camino a seguir (…). 

 

David Lynch, 1985 



 

 

(…) Cuando hice DUNE no pude decidir el montaje final. Me 

provocó una tristeza enorme, porque me sentía como si me hubiera 

vendido, y encima la película fracasó en taquilla. Si haces aquello en 

lo que crees y fracasas es una cosa: puedes seguir soportándote. Pero 

si no, es como morir dos veces. Resulta dolorosísimo. Es 

completamente absurdo que los cineastas no puedan hacer las 

películas como quieran. Pero en esta industria resulta bastante 

habitual. Yo vengo del mundo de la pintura. Y un pintor no tiene esas 

preocupaciones. Un pintor pinta un cuadro. Nadie viene y le dice: 

‘cambia eso a azul’. Es de risa pensar que una película significará 

algo si todo el mundo mete baza. Si te conceden el derecho de filmar 

la película, te deben el derecho a rodarla tal y como te parece que 

debería hacerse. El cineasta debería decidir sobre todos los elementos 

de la película, sobre cada palabra, cada sonido, cada cosa que se 

sume a esa carretera que recorre el tiempo. De modo que para mí, 

DUNE significó un gran fracaso. Supe que tendría problemas en 

cuanto renuncié a decidir el montaje final. Confiaba en que la cosa 

funcionara, pero no fue así. El resultado final no es el que yo quería y 

lo lamento (…) 

 
Texto (extractos): 

David Lynch, Catching the big fish, Bodkind, 2006  

(Atrapa el pez dorado, Reservoir Books, 2022) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 
 

(…) Lo primero que puede sorprender en una película de las 

características de DUNE es que por encima del trabajo de adaptación 

de la voluminosa obra de Frank Herbert y el esfuerzo de producción 

llevado a cabo por las huestes de Dino de Laurentiis10, se nota con 

inusitada fuerza el deseo de David Lynch por distanciarse de los 

esquemas tradicionales del género que maneja. Por ello, el espectador 

que se acerque a DUNE esperando una especie de La guerra de las 
galaxias con más misticismo filosófico, quedara notablemente 

desconcertado; ésta puede ser una de las causas de la poca aceptación 

que ha tenido la película en su estreno norteamericano, y coloca en su 

justo sitio la función de un autor personal como Lynch dentro del 

engranaje de superproducción que suponen films de estas 

características, donde el director, sea bueno o malo, casi siempre queda 

anulado por el trabajo de producción.  

                                                 
10 Huestes que aglutinan a toda la familia de De Laurentiis, al propio Lynch, al excelente operador 

Freddie Francis,  al músico Brian Eno que compuso para el film más temas del que finalmente se escucha, 

y especialmente a la plana mayor de los efectos especiales, con Carlo Rambaldi y Albert Whitlock a la 
cabeza. 

 
 



 

 

 
 

En una elección sumamente inteligente y coherente de lo que 

debe ser la relación entre cine y literatura, Lynch se ha acercado a la 

esencia de la novela de Herbert por lógica omisión. De la misma forma 

que Vidor sintetizó admirablemente en tres horas Guerra y paz, o 

que Welles realizó un preciso discurso shakespeariano tomando 

elementos de tres obras diferentes para Campanadas a 
medianoche, Lynch ha intentado, con buenos resultados, captar lo 

primordial del texto de partida, respetándolo al máximo para, al mismo 

tiempo, proceder a su propia interpretación. Tras unas obligadas 

secuencias puramente informativas, sin duda las más prescindibles del 

film desde un punto de vista estrictamente cinematográfico y 

destinadas a situar un poco al espectador dentro de la mecánica 

narrativa que se va a suceder, Lynch compone dos bloques 

radicalmente diferenciados: por un lado las secuencias que sin duda 

gustarán a De Laurentiis, las que se desarrollan en el majestuoso 

palacio del Emperador Shadam IV, las que tienen como protagonista 

al depravado, homosexual, obeso y desagradable Barón Vladimir 

Harkonnen -interpretado de forma demasiado estridente por Kenneth 

McMillan-, o las que visualizan la presencia de los enormes gusanos 

del desierto; por otro, todas las secuencias que giran en tomo a los 

Fremen, una raza combativa que vive en el desierto y que basa toda su 



 

 

cultura e ideología en la ausencia del agua y en el estímulo final que 

puede proporcionar la llamada “Agua de la Vida”; por último, y 

sabiendo perfectamente que tiene que realizar un producto vendible y 

espectacular, Lynch se aparta de estos dos bloques y compone una 

deficiente y acomodada secuencia de lucha final -al son de una música 

tan enfática como desagradable, una de las concesiones de Lynch a la 

industria-, en la que los Fremen comandados por Paul Atreides atacan, 

a lomos de los gusanos, la corte de Shadam IV. 

DUNE fluctúa constantemente entre estas dos tendencias 

citadas. Las secuencias de los Harkonnen tienen un regusto paródico, 

una concepción visual desagradable y chirriante que conecta 

rápidamente con algunas formas visuales de Cabeza borradora, 

primer y mejor film de Lynch; con todo, la mayoría de estas secuencias 

están filmadas de forma demasiado convencional, como si el cineasta 

no quisiera defraudar a sus productores. Por su parte, las escenas que 

corresponden a la relación de Paul con los Fremen y su formación 

como ser superior en todos los sentidos, están compuestas 

magistralmente, con notable precisión y ausencia de efectismos; así, 

las impresionantes y bellísimas imágenes distorsionadas de la luna, el 

nacimiento rojizo de una niña -la hermana de Paul-, la gota de agua 

cayendo sobre un azulado remanso, que se suceden durante los 

ensueños de Paul, remiten libremente a las deformaciones visuales del 

principio de El hombre elefante.  

Con ello no quiero decir que DUNE sea solamente un buen 

film cuando conecta directamente con las anteriores películas de 

Lynch. Por el contrario, estamos ante un producto perfectamente 

autónomo, que el director ha elegido libremente sabiendo que no 

tendría el poder de decisión final que tuvo en sus anteriores obras, y 

que, creo, se ha planteado como un riesgo. Desde este punto de vista, 

DUNE me parece un film a reivindicar; es el resultado de dos posturas 

bien diferentes -nada tiene que ver el cine producido por Dino de 

Laurentiis con el realizado por Lynch-, cristalizadas en un todo 

espléndidamente armónico, con algunas deficiencias que no ensucian 

para nada un resultado global brillante y bello. Hay algunos aspectos 

que me gustaría destacar, fruto del enfrentamiento de Lynch con el 



 

 

material de partida. La voz en off que se corresponde con las voces 

interiores de los personajes, cobra un especial relieve dentro de la 

estructura narrativa. Así, Lynch suaviza, y al mismo tiempo 

engrandece, la secuencia final de la pelea entre Paul y Feyd Ramtha11 

cuando, al estar a punto de ser acuchillado por su enemigo, Paul piensa 

“me doblegaré como un junco al viento”, para acto seguido revolverse 

y clavar su arma en el cuello de Feyd. Y hay también un regusto 

admirablemente poético en algunos pasajes del film, como cuando 

Paul bebe del “Agua de la Vida” y de sus ojos manan, como lágrimas, 

unos hilillos de sangre. Lejos de las concesiones, o asumiéndolas ya 

que ha aceptado los imperativos de producción que toda película de 

este tipo suponen, Lynch ha conseguido una gran película, ni peor ni 

mejor que sus anteriores films, simplemente diferente, sin posible 

comparación ya que funciona a otros niveles. Sin ánimo de ser 

triunfalistas, y pensando cómo ha resuelto Lynch escenas tan 

espectaculares como las luchas de los personajes envueltos en 

transparentes escudos corporales o las apariciones de los gusanos de 

arena, DUNE supone un gran resultado creativo en la eterna lucha que 

manifiesta el enfrentamiento entre el director personal y con talento y 

el productor orgulloso y casi siempre castrador de buenas películas. 

DUNE, por mucho que diga la gente, no es en ningún momento un 

paso en falso en la trayectoria de David Lynch; es el bello resultado de 

una disputa en la que ha resultado ganador con ventaja (…). 

 
Texto (extractos): 

Quim Casas, “Dune”, en Crítica Estrenos, Dirigido, abril 1985.  

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
11 Personaje encarnado por el músico Sting. que no aparece en pantalla más de quince minutos. Sin 

embargo, casi toda la publicidad del film se ha basado en su imagen, vendiéndola como si fuera el 
auténtico protagonista de la película. 



 

 

 
 

(…) DUNE constituyó un aparatoso fracaso de taquilla para el 

productor Dino de Laurentiis y su compañía, con un film que, según 

algunas fuentes, pudo haber costado alrededor de 75 millones de 

dólares. Paralelamente a este desastre financiero, las críticas no fueron 

excesivamente consecuentes con lo que en realidad ofrecía la película. 

La opinión dominante mayoritariamente por la cual el film es un fiasco 

absoluto de gran parte de principios creativos del cineasta -juicio 

esbozado de antemano al concretarse su vinculación a semejante 

empresa-, se revela notablemente errónea y desafortunada. Hubo, 

incluso, quien acusó a Lynch de haber destrozado la novela de Herbert 

al intentar sojuzgarla a sus intereses cinematográficos. Pero, por 

encima de todo, sobre DUNE gravitó -y gravita- la pesadumbrosa y 

manida letanía que frecuentemente se increpa contra este tipo de 

productos, sentenciando dogmáticamente que “donde hay dinero no 

hay talento”. Años después, Lynch reflexionaba: “simplemente no 

debería haber hecho nunca DUNE, una propuesta demasiado 

ambiciosa que me llevó tres años, un año y medio haciendo diferentes 

tratamientos de guion hasta conseguir el más adecuado, mucho 

tiempo de rodaje; y no salió bien. Pero con DUNE aprendí algo fun- 



 

 

 
 

-damental, no quiero hacer más superproducciones (…). Resulta muy 

tenso trabajar con tanto dinero, ejerce una gran presión en todo 

momento.”. 

Creo conveniente aclarar ya, de entrada, que DUNE, sin ser un 

trabajo plenamente logrado, se opone categóricamente a semejante 

descalificación. Dentro de los numerosos films de ciencia ficción 

producidos en el transcurso del último decenio, sin duda es una de las 

tentativas más arriesgadas y personales realizadas dentro del género, 

acreedora de los momentos de cine más intensos de la reciente ciencia 

ficción cinematográfica. Como nuevo eslabón en la filmografía del 

autor no es, en absoluto, ajena a la cosmogonía plasmada en anteriores 

-y posteriores- títulos, si bien es justo reconocer su desigual 

imbricación en la historia y su desarrollo narrativo. DUNE naufraga 

en los instantes en que Lynch no sabe -o no puede- liberarse del lastre 

que supone la plúmbea novela de Frank Herbert. Urge señalar aquí la 

escasa calidad literaria de la obra, y su dudoso, amén de petulante y 

pedestre, intento de orquestar una space opera repleta de citas y 

referencias culturales mal disimuladas -cfr. las influencias de las 

mitologías nórdica, islámica, y judeocristiana, los soslayados 

homenajes shakespearianos, los abundantes apuntes psicoanalíticos, 



 

 

 
 

etnológicos... - . Fatuo intento de ennoblecer el género por encima de 

los escritos totalmente inocuos y mucho más divertidos de Edmon 

Hamilton, C. L. Moore o Lloyd Biggle Jr. 

No era intención del realizador elaborar una space opera 

cinematográfica al uso -su negativa a la propuesta de George Lucas 

para dirigir El retorno del Jedi puede corroborarlo-. En DUNE no 

hay crédito para el tópico y el estereotipo. A lo largo de todo su metraje 

no encontraremos aburridos viajes interestelares, ni naves de estética 

Trumbull ni anodinas refriegas con pistolas laser, ni villanos de 

opereta. Tampoco veremos dudosos combinados de géneros, ni 

recuperaciones bastardas de los entrañables seriales por entregas. 

Película de belleza fragmentaria y compulsiva, de tenue atmósfera 

mística, ya la vez, tétrica, de sombríos personajes y arquitecturas 

góticas, DUNE está provista de un poder de sugestión impensable en 

este género. Son abundantes los pasajes verdaderamente fascinantes: 

la pelea de Paul Atreides (Kyle MacLachlan) y uno de sus mentores 

con los pentaescudos, o la del citado con Feyd Rautha (Sting); la gota 

de agua que cae en un extasiante remanso, cuya iluminación lo cincela 

de sobras azules y negras; la prueba del Gom Jabbar que la Madre 

Helen Gaius Mohiam (Sian Phillips) infringe a Paul; Paul bebiendo el  



 

 

 
 

“Agua de Vida”, y los sueños y premoniciones que le provoca. 

También la secuencia en que Paul descubre que su nombre Fremen, 

Muab’did, es capaz de provocar destrucción, todos los fragmentos 

desarrollados en el planeta de los Harkonnen, y las apariciones de los 

Gusanos de Arena... Los primeros planos, muy numerosos, denotan la 

estrecha vinculación entre los personajes, los hechos intuidos, y las 

controversias espirituales. El devenir de la trama parece evolucionar 

por unos hilos invisibles, por una certeza que sigue unos pasos 

preestablecidos. Las voces en off, acompañando en todo momento a 

los actantes de la ficción, contribuyen a resaltar el tono intimista de un 

film con escasa vocación espectacular. Como ejemplo más 

clarificador, hay que recalcar con especial insistencia, la planificación 

desarrollada para filmar la inevitable batalla final entre los Fremen y 

las fuerzas combinadas de los Harkonnen y el Emperador Shaddam IV 

(José Ferrer). La confrontación, principalmente, de primeros planos y 

planos medios de Paul Atreides y los líderes Fremen, a los planos 

generales de masas amorfas y vociferantes de guerreros Harkonnen, 

permiten a Lynch concentrarse en los móviles y sentimientos que 

relacionan a los combatientes. Desprecia, por tanto, desaforados 

despliegues de efectos especiales, o crasas recreaciones de una 

violencia hiperbólica y tebeística. 

La presencia, esquemática unas veces, otras, más consistente, 

de sus inquietudes temáticas -su atracción por lo sórdido; el 

enfrentamiento entre el materialismo tecnológico y la espiritualidad de 



 

 

la naturaleza; la búsqueda, por parte de un personaje angustiado, de su 

propia identidad a través de sus incertidumbres y miedos- indican, 

descartando caprichosas especulaciones, la voluntad del realizador de 

“interpretar” -como a él le gustaba decir en su momento- la novela de 

Herbert. No obstante, se puede deducir de las líneas precedentes, todo 

ello es producto del excelente ejercicio de estilo que ostenta gran parte 

de la película. Si sometiéramos DUNE a cuidadoso análisis de su 

puesta en escena, de su estructura -algo, por desgracia, irrealizable 

aquí por imperativos de espacio- , comprobaríamos la existencia del 

inequívoco marchamo autoral del cineasta en todos sus elementos 

estéticos. Muy por encima de su deleznable base literaria, DUNE 
alcanza unas sorprendentes cotas de abstracción buscando, 

prioritariamente, transmitir al espectador “sensaciones en vez de 

ideas”, de “dejar que todo fluya en torno suyo”. En suma, de convertir 

el film en “una experiencia” mediante una construcción fílmica de sus 

imágenes casi fantasmagórica. 

La fotografía, el decorado, y el vestuario, siempre en su obra 

presididos por un doble sentido referido a su impacto visual inmediato 

y a su significación dramática, bordean, muy intermitentemente, el 

esteticismo del que siempre ha rehuido con éxito. La causa estriba, 

posiblemente, en su imponente despliegue de inventiva iconográfica y 

cromática. DUNE es el primer trabajo de David Lynch en color, y su 

empleo genera la misma sensación de inseguridad, la misma 

angulosidad visual del blanco y negro. El color es tratado de manera 

crepuscular, o lo que es lo mismo, los colores se hacen sensibles a 

nuestro ojo por las diferentes tonalidades lumínicas. Rica en negros, 

rojos, marrones, verdes, grises azulados, y grises oscuros, les confiere 

un matiz turbio, desvaído, recurriendo a una iluminación mortecina. 

Cabe añadir que el color no es un simple revestimiento de formas, no 

está sujeto a la representación de los objetos. Actúa sobre el espacio, 

lo modifica y dispone según las relaciones que aquel establece, 

ritmando el contenido del plano mediante modulaciones cromáticas. 

El decorado, en simbiosis con la luz, el color, y los movimientos de 

los actores, adquiere un notable peso específico cómodamente 

insertado en la descripción de ambientes y psicologías. Trata de aunar  



 

 

 
 

una indagación sensitiva de su concepción visual, y espectacularizar 

su razón dramática, auxiliado por el vestuario y los objetos: 

rememoremos la chimenea con forma de boca humana que nos 

presenta el planeta de los Harkonnen; la máquina que segrega un 

líquido parecido a sangre, bajo la cual revolotea el Barón Harkonnen 

(Kenneth McMillan); el extraño instrumento del que bebe Rabban the 

Beast (Paul Smith), estrujando repulsivamente crustáceos para ingerir 

los líquidos que segregan.  

El montaje, cuya narratividad está reducida a los mínimos 

exigibles para el seguimiento de la ficción, confeccionado por medio 

de una dialéctica de continuidad-discontinuidad, con efectos barrocos 

-fundidos en negro, fundido encadenado, sobreimpresiones... -, 

potencia las laberínticas conexiones entre personajes y hechos 

profundos y levemente materiales. La música y el sonido son un hálito 

de emoción que recorre cada plano con sones misteriosos y 

susurrantes. DUNE es, en mi opinión, una obra fundamentalmente de 

formas. A Lynch le interesa muy especialmente la expresión 

cinematográfica de una aventura en que “se multiplican los mundos 

extraños, los sueños, oscuros complots, las miradas de seres diferentes 

y extraños”. Creo que no es descabellado considerarla como uno de 

sus films más influidos por su formación pictórica, en cierto modo,  



 

 

 
 

tanto como Cabeza borradora. Su atrayente obsesión por crear 

imágenes, y a partir de ellas, transmitir su universo, impregna todo su 

metraje. 

DUNE no es una película discursiva; no está sometida a la 

dictadura del mensaje articulado por los “grandes” temas de la novela 

de Frank Herbert, la parábola ecologista y cierto existencialismo 

“hippy” avant la lettre -no fue casualidad que se convirtiese, durante 

los años sesenta, en una obra literaria de culto en las universidades 

norteamericanas, junto con “El señor de los anillos”, de Tolkien-. 

Aunque es palpable, empero, que comunica algo, a niveles 

solapadamente filosóficos, casi metafísicos. El film propone la 

oposición del individuo contra la masa, del futuro al presente, de la 

Naturaleza a la Máquina; la revuelta del yo en contra de una sociedad 

industrial, materialista, y belicosa, que sacrifica y humilla valores 

humanos. La metamorfosis –el desdoblamiento- de Paul Atreides le 

repara una nueva conciencia cósmica, abrazando un conocimiento 

trágico que se funde no solo con la razón, sino con la pasión y la vida, 

enfrentado a un universo que se desmorona a su alrededor. El 



 

 

catalizador de este proceso, Arrakis, el planeta desierto, no admite una 

lectura topográfica; tiene una cualidad ambivalente, alucinatoria. 

Mundo en apariencia hostil, posee el equilibrio y serenidad de la 

naturaleza, ajeno a las intrigas y ambiciones de los villanos tecnócratas 

que pretenden manipularlo a su antojo. El Barón Harkonnen, el 

representante de “un género humano totalmente descompuesto” –

parafraseando al genial Hólderlin-, cuya monstruosidad, a la vez física 

y moral, torturadora y brutal, vinculada a hechos umbríos y macabros, 

enfatiza el carácter siniestro de su orden tecnológico. Rizando el rizo, 

deliberadamente, por mi parte, las reflexiones apenas esbozadas por 

DUNE, el film, apuntan a la sensación de desamparo que ahoga al 

Hombre Moderno, al perder el contacto con las más elementales 

fuerzas de la Naturaleza; Kafka y Sábato, entre otros pensadores y 

artistas, lo expresaron mejor que nadie. Puede que algún lector juzgue 

este comentario demasiado “esotérico”; nada es tan sencillo como, a 

veces, parece. 

Sin embargo, DUNE es una película parcialmente fallida. 

Lynch no consigue coordinar satisfactoriamente la dispersión tonal del 

relato, las tímidas propuestas del guion, y el tratamiento, 

excesivamente conceptual, de las mismas. Esto, unido al desmesurado 

recorte que sufrió su duración por parte de De Laurentiis son, quizás, 

algunos de los motivos que contribuyeron a su notorio rechazo. Pero 

no nos engañemos: contiene ecos y texturas qué le confieren un 

indefinible poder de seducción y una altiva personalidad (…). 

 

 
Texto (extractos): 

Antonio José Navarro, “Dune, el falso fracaso”,  

en dossier “David Lynch: la irresistible atracción del abismo”,  

Dirigido, diciembre 1990. 

 

 

 

 

 

 



 

 

 
 

(…) Contrariamente a lo que suele afirmarse, el arranque de 

DUNE me parece de lo más acertado, y además, visualmente muy 

bello. Del interior de una imagen del espacio sideral brota, en primer 

plano, el rostro de la princesa Irulan (Virginia Madsen); sus primeras 

palabras, mirando a cámara y dirigiéndose directamente al espectador, 

son de lo más sugestivas: “Toda historia tiene un comienzo...”. No 

será la última vez que David Lynch recurra a la imagen de un personaje 

que emerge de la oscuridad: a poco de empezar el relato, así se 

aparecerá el monstruoso Navegante de la Cofradía Espacial, una 

especie de babosa gigantesca, ante el emperador Padishah Shaddam 

IV (José Ferrer), emergiendo de la densa atmósfera que contiene el 

cilindro dentro del cual respira. El cine de Lynch gira alrededor de 

personajes, o de aspectos ocultos de su personalidad, que de una 

manera u otra salen de la oscuridad a la luz12. 

La explicación verbal de la princesa Irulan marca desde el 

principio el tono del relato. Sus palabras dejan paso a los títulos de 

crédito en los cuales, por cierto, no figuran los nombres de sus intér- 

                                                 
12 También saldrá de la oscuridad Sandy (Laura Dern) ante Jeffrey (Kyle MacLachlan), la primera vez 

que la ve, en Terciopelo azul , y asimismo brotará de la negrura de un pasillo aparentemente sin fin 

Fred Madison (Sill Campbell), en Carretera perdida. 

 



 

 

 
 

-pretes. De hecho, el reparto del film aparece al final, uno por uno y 

mirando a la cámara. No me parece casual que esto sea así, habida 

cuenta de que DUNE no pretende crear una relación de empatía entre 

el espectador y los famosos intérpretes que pueblan su elenco, ni 

tampoco entre ese público y los personajes que corren a cargo de 

dichos intérpretes. Coherente con este planteamiento, tras los títulos 

de crédito iniciales asistimos a una segunda explicación, 

proporcionada en este caso por la voz en off de una grabación 

computerizada que nos pone en antecedentes sobre la lucha por el 

monopolio de la especia, la sustancia más valiosa del universo, que se 

da entre cuatro planetas en liza: Caladan, hogar de la Casa de los 

Atreides; Giedi Prime, hogar de la Casa de los Harkonnen; Kaitain, 

hogar del emperador; y Arrakis, hogar de los misteriosos Fremen y 

principal planeta productor de especia, también conocido como Dune. 

Por más que ese prólogo, con esas explicaciones verbales y gráficas 

iniciales, fuera interpretado en su momento como una incapacidad por 

parte de Lynch (también guionista) para poner en pantalla la intrincada 

trama de la novela homónima de Frank Herbert, lo que en realidad 

sugiere -y que el posterior desarrollo del film confirma- es que vamos 

a asistir, como espectadores del planeta Tierra, a una historia 

protagonizada por seres de otros planetas que, por descontado, parecen 

seres humanos pero que, no lo olvidemos, no lo son. 

 



 

 

 
 

La principal razón por la cual DUNE, que fue concebida como una 

superproducción destinada a lo que suele llamarse (despectivamente) 

“gran público”, cosechó un importante fracaso comercial fue 

precisamente esa deliberada carencia de empatía de su planteamiento; 

todo lo contrario de lo que todavía hoy hace, dentro del género de la 

space opera, la saga de La guerra de las galaxias: humanizar a 

alienígenas, bichos raros y robots con vistas a conectarlos 

emocionalmente con el espectador. Consciente de que lo que pretendía 

narrar era una historia protagonizada por extraterrestres que ni son de 

nuestro mundo, ni piensan ni se comportan exactamente igual que 

nosotros por mucho que se nos parezcan, Lynch imprimió a DUNE de 

una frialdad y un distanciamiento dramáticos muy interesantes, que 

erigen la película en uno de los más raros, y caros, experimentos de la 

historia del cine de Hollywood. A fin de no crear una distancia 

excesiva entre espectador y personajes, Lynch recurre a determinados 

estereotipos para caracterizarlos, y hacerlos así mínimamente 

reconocibles. Por ejemplo, los nobles Atreides, el duque Leto (Jürgen 

Prochnow), su concubina Lady Jessica (Francesca Annis) y su hijo y  



 

 

 
 

heredero Paul (Kyle MacLachlan), están descritos con dignidad y 

solemnidad shakespearianas, algo que refuerza el tono sombrío de la 

fotografía (Freddie Francis), el vestuario (Bob Ringwood) y los 

decorados (Anthony Masters), sobre todo los del castillo de los 

Atreides en Caladan, que recuerdan -salvando las distancias-a la gélida 

escenografía que seis años después emplearía Franco Zeffirelli en su 

versión de Hamlet (1990). Por el contrario, los líderes Harkonnen 

están dibujados como seres grotescos y repulsivos: el barón Vladimir 

(Kenneth McMillan), sus favoritos Feyd (Sting) y la Bestia Rabban 

(Paul L. Smith), hacia los que muestra una nada disimulada inclinación 

gay (nunca vemos una mujer Harkonnen...), y sus esbirros Piter De 

Vries (Brad Dourifj y Nefud (Jack Nance). Son famosas al respecto las 

escenas que describen su modus vivendi -su planeta, Giedi Prime, es 

un mundo pesadillesco cuya superficie está cubierta de máquinas 

grasientas e interminables tuberías-, y en particular, los detalles 

escatológicos de las mismas: en una secuencia, el barón Harkonnen, a 

quien un silencioso cirujano (Leonardo Cimino) intenta curar las 

horribles pústulas que cubren parte de su cara (¿producto de una 

enfermedad venérea?), usa un cinturón volador para desplazarse, de 

tan gordo que está, se ducha con placer en un líquido negro y aceitoso, 

y devora con fruición el fluido negro que sorbe del pecho de un des- 



 

 

 
 

-dichado criado; más adelante, le vemos escupir un espeso salivazo de 

desprecio sobre el rostro de Jessica. Habrá quien vea en esto 

maniqueísmo; personalmente, veo más bien una extraña poesía 

macabra que, vuelvo a insistir, se sostiene sobre esa negativa a 

empatizar con los personajes por parte del realizador. Desde este punto 

de vista, DUNE es una de las más radicales películas fantásticas jamás 

realizadas. 

A la vista del film, y si se ha leído la novela de Herbert, cabe 

especular que lo que atrajo a Lynch de una adaptación al cine de la 

misma residía en la posibilidad de ofrecer un relato basado 

principalmente en las sensaciones. En el libro, y en la película (que es 

una adaptación muy fiel de aquél), se nos explica que la especia no 

solo sirve como alimento y combustible para las naves, sino que 

además es una sustancia capaz de expandir la conciencia del 

consumidor. Desde este punto de vista, DUNE es, entre otras muchas 

cosas, pues nos hallamos ante un film de una notable densidad, la 

historia del proceso de madurez de su principal personaje, el joven 

Paul Atreides. “Hay que despertar al Durmiente…”, se dice a sí 

mismo Paul hasta que, tras haber bebido el “Agua de Vida”, y 

alcanzado así la máxima expansión de su conciencia aún a riesgo de  

 



 

 

 
 

morir en el intento, se alzará en plenitud de facultades, proclamando: 

“El Durmiente ha despertado”. 

Lo sensitivo ocupa el primer término del relato. El emperador 

Padishah Shaddam IV –curiosa la nomenclatura musulmana del film, 

sobre todo a ojos de hoy; en un momento del mismo, se habla de una 

Yihad... - utiliza los servicios de una bruja con capacidad para leer la 

mente, la Reverenda Madre Gaius Helen Mohiam (Sian Phillips), 

quien también adiestró en la telepatía a su discípula Jessica, la cual a 

su vez ha transmitido esos conocimientos a Paul. En diversos 

momentos, los pensamientos de los personajes se escuchan en voz 

over. Los encuadres buscan con frecuencia expresar lo sensitivo y lo 

onírico: la mano de Paul devorada por el fuego cuando se somete a la 

prueba mental de la Reverenda Madre Gaius; la luz solar que entra por 

la compuerta y deslumbra a Leto, Jessica y Paul nada más aterrizar en 

Arrakis; a renglón seguido, el plano general distorsionado por el calor 

sofocante que les muestra descendiendo de su nave; los gusanos 

gigantes de Arrakis desplazando montañas de arena a su paso; Jessica 

sintiendo, a distancia, la muerte de su marido; la mano manchada de 

sangre de Stilgar (Everett McGill), tras ungir a los guerreros Fremen 

que conformarán la guardia personal de Paul; la lágrima de sangre que 

cae del ojo de Paul tras haber probado el “Agua de Vida”; el plano 



 

 

picado sobre el cadáver de Feyd, destrozándose junto con el suelo que 

hay debajo suyo cuando Paul utiliza el destructivo poder de la voz...  

El detalle con el que concluye la película, ausente en la novela 

de Herbert, también atesora ese carácter: una vez proclamado como el 

Kwisatz Haderach, el “mesías profetizado”, Paul desata un gigantesco 

aguacero sobre Arrakis, el planeta donde nunca llovía. Acaso lo más 

endeble del film sean sus escenas de acción, que para Lynch son un 

mero trámite que resuelve insertando planos de batalla porque se ve 

obligado a hacerlo, por más que solvente con sentido de la belleza las 

tres mejores: la lucha cuerpo a cuerpo de Paul contra su instructor 

Gurney (Patrick Stewart) y contra una máquina de entrenamiento; el 

momento en que Paul enseña a los Fremen cómo usar los gusanos 

gigantes como cabalgaduras; y el ataque final de las tropas de Paul 

contra el ejército Harkonnen, que concluye con el hermoso encuadre 

ralentizado de la pequeña bruja Alia (Alicia Witt), hermana del 

protagonista, saboreando la victoria con un puñal en su infantil mano 

(…). 

 

 
Texto (extractos): 

Tomás Fernández Valenti, “Dune: imágenes de otros planetas”,  

en dossier “David Lynch, mundos extraños”, Dirigido, febrero 2016. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

 



 

  



 

  



 

  



 

 

Martes 20                             21 h      
Sala Máxima del Espacio V Centenario 

Entrada libre hasta completar aforo 

 

TERCIOPELO AZUL • 1986 • EE.UU. • 120’ 

 
Título orig.- Blue velvet.  Director.- 

David Lynch.  Guion.- David Lynch.  

Fotografía.- Frederick Elmes (2.35:1 – 

Technicolor).  Montaje.- Duwayne 

Dunham.  Música.- Angelo Badalamenti.  
Canciones.- “Blue velvet” de Lee Morris y 

Bernie Wayne, interpretada por Bobby 

Vinton; “Blue star” de Angelo Badalamenti 

& David Lynch, interpretada por Isabella 

Rossellini; “Love letters” de Victor Young & 

Edward Heyman, interpretasa por Ketty 

Lester; “Living for your lover” y “Gone 

ridin” de Chris Isaak; “Mysteries of love” de 

A.Badalamenti & D.Lynch, interpretada por 

Julee Cruise; “In dreams” de Roy Orbison; 

“Honky Tonk” de Bill Doggett; “Blue velvet” 

de Lee Morris & Bernie Wayne, interpretada 

por Isabella Rossellini.  Productor.- Fred C. 

Caruso.  Producción.- Dino De Laurentiis Entertainment Group.  Intérpretes.- 
Kyle MacLachlan (Jeffrey Beaumont), Isabella Rossellini (Dorothy Vallens), Dennis 

Hooper (Frank Booth), Laura Dern (Sandy Williams), Hope Lange (sra. Williams), 

Dean Stockwell (Ben), George Dickerson (John Williams), Priscilla Pointer (sra. 

Beaumont), Frances Bay (tía Bárbara), Jack Harvey (Tom Beaumont), Brad Dourif 

(Raymond), Jack Nance (Paul).  Estreno.- (EE.UU.) septiembre 1986 / (España) 

noviembre 1986 / (Francia) enero 1987. 

 

versión original en inglés con subtítulos en español 
 

1 candidatura a los Óscars: Director 

 

Película nº 4  de la filmografía de David Lynch (de 12 películas) 

 

Música de sala: 

Terciopelo azul (1986) 

Banda sonora original de Angelo Badalamenti 



 

 

 
 

(…) Sería estupendo que la película entera se te ocurriera de 

una vez. Pero, en mi caso, me llega a fragmentos. El primero es como 

la piedra Rosetta. Es la pieza del rompecabezas que indica dónde va 

el resto. Es una pieza esperanzadora. En TERCIOPELO AZUL fueron 

primero unos labios rojos, unos jardines verdes y la canción (…). La 

idea básica surgió de una canción de Bobby Vinton titulada igual, 

“Terciopelo azul” (Blue velvet). Escuchándola empezaron a surgir 

conceptos, imágenes, fue un momento propicio para dar forma a una 

película. Después llegó una oreja tirada en un campo. Y ya está. Te 

enamoras de la primera idea, de una piececita minúscula. Y en cuanto 

la tienes, el resto llega con el tiempo. (…) Me encanta la lógica de los 

sueños; sencillamente me gusta cómo funcionan los sueños. Pero rara 

vez he obtenido alguna idea de los sueños. Saco más ideas de la 

música o simplemente de salir a pasear. Sin embargo, el guion de 

TERCIOPELO AZUL me planteó muchos problemas. Escribí cuatro 

versiones diferentes. Y hacia el final me encontré con ciertas 

dificultades. Entonces, un día, estaba en una oficina y se suponía que 

debía entrar y reunirme con alguien de la oficina de al lado. En la 

oficina había una secretaria y le pedí un papel porque de pronto había 

recordado un sueño que había tenido la noche anterior. Ahí estaba. El  

 



 

 

 
 

sueño contenía tres pequeños elementos que solventaban todos los 

problemas del guion. Es la única vez que me ha pasado (…). 

(…) Para esta película, De Laurentiis me ofreció un pacto muy 

sencillo: rebajarme el sueldo y rebajar el presupuesto de la película a 

cambio de poder tener yo un control artístico absoluto sobre la misma. 

Una buena solución... Sé que hay mucha gente que no llega a 

comprender por qué ocurre el asesinato, pero todas las pistas para 

ello están en la película. Siempre me ha interesado mucho esa tensión 

de lo que está debajo de la superficie, esa tensión que crea el thriller. 

(…) 

(…) En la película hay un fetichismo explícito que recorre la 

historia, una especie de obsesión fetichista… Los personajes 

principales están conducidos, son conducidos desesperadamente 

hacia una dirección concreta, es una obsesión (…). En este sentido, la 

escena en la que Dennis Hopper le dice a Kyle McLachlan que ambos 

son iguales, da la clave del sentido del film, los dos, aunque opuestos, 

padecen las mismas obsesiones. (…) En Terciopelo azul trabajé con 

la directora de casting Johanna Ray. Y habíamos elegido a Dennis 



 

 

Hopper. Pero todo el mundo decía que no se podía trabajar con 

Dennis porque estaba en muy mala forma y solo iba a darnos 

problemas. De modo que continuamos buscando otros actores. Pero 

un día telefoneó el agente de Dennis y nos aseguró que el actor estaba 

limpio y sobrio y que ya había rodado otra película, que hablase con 

el director si quería verificarlo. Después llamó Dennis y me dijo: 

‘Tengo que interpretar a Frank porque yo soy Frank’. Lo cual me 

estremeció y me asustó. (…) A veces tienen lugar accidentes felices. 

Puede incluso que sean las últimas piezas del rompecabezas que 

consiguen que el conjunto encaje. Y te sientes muy agradecido: 

‘¿cómo ha pasado?’. Durante el rodaje ocurrió que estábamos 

grabando una escena en el apartamento de Ben, el personaje 

interpretado por Dean Stockwell. En un momento determinado, Dean 

debía cantar ‘In dreams’ de Roy Orbison. Iba a imitar el movimiento 

de los labios cantándosela a Dennis Hopper. Según el guion debía 

coger una lamparilla de una mesa y usarla de micrófono. Pero justo 

delante de él había una lámpara de trabajo, aunque Patricia Norris, 

la diseñadora de producción, asegura que ella no la había puesto allí. 

La lámpara tenía un cable largo y la bombilla quedaba oculta al 

espectador pero iluminaba el rostro de Dennis y Dean la agarró. 

Pensó que la habíamos puesto allí para él. Pasan muchas cosas así 

(…). En la secuencia inicial, después del ataque al corazón que sufre 

el padre del protagonista, hay un travelling muy inquietante, casi 

microscópico, a través de la hierba que, solo aparentemente, parece 

no tener demasiada relación con el resto del film y mucha gente puede 

pensar que es un efecto gratuito, mi marca de fábrica… pero esa 

escena es toda la película. Hay que mirarlo de otra manera, puede no 

tener relación a primera vista, pero está en el film (…). 

 
Texto (extractos): 

David Lynch, Catching the big fish, Bodkind, 2006  

(Atrapa el pez dorado, Reservoir Books, 2022) 

Quim Casas y Carlos Aguilar,  

“Entrevista con David Lynch”, Dirigido, noviembre 1986.  
 

 

 



 

 

 
 

(…) Hay una secuencia de TERCIOPELO AZUL en la que 

Jeffrey Beaumont (Kyle MacLachlan) está hablando con Sandy (Laura 

Dern) dentro de un automóvil aparcado y exclama “¡qué mundo este 

tan extaño!”. La película de Lynch no está resumida en esa frase pero 

sí clarifica su principal intención: Jeffrey exterioriza su perplejidad 

ante el descubrimiento de la extrañeza de un mundo que, 

aparentemente, no encierra ningún misterio. En la primera secuencia 

del film, Lynch insinúa la afloración de anormalidades en el marco de 

una apacible población norteamericana: después del plano de unas 

rosas, inserta varios planos fijos de escenas cotidianas en la vida de la 

ciudad, que concluyen con un pequeño accidente: en un jardín, un 

hombre que está regando se enreda con la manguera; una panorámica 

a ras del suelo del jardín muestra en primerísimo plano unos insectos. 

El retrato cotidiano, voluntariamente parsimonioso, se quiebra de 

repente; acercando la cámara a las personas y a las cosas pueden 

descubrirse monstruosidades..., como cuando, a continuación, Jeffrey 

se encuentra una oreja humana cortada, y llena de hormigas, mientras 

vuelve de visitar en el hospital a su padre enfermo; o como cuando, 

unos planos más adelante, la cámara de Lynch penetra en el conducto 

auditivo de la oreja. 

 



 

 

 
 

Ambos detalles anticipan que en TERCIOPELO AZUL lo 

extraño, lo morboso y lo monstruoso –entendido como deformación 

moral- aparecerán en primer término con solo rascar un poco en la 

corteza de la vida cotidiana, al modo de algunos cuentos de Faulkner 

y de Raymond Carver. Para ello, David Lynch ha hecho una 

combinación, tan arriesgada como inteligente, de tres esquemas de 

géneros: el de la nueva película norteamericana con adolescentes, el 

del thriller y el del fantástico. Pero lo más interesante de la película no 

está en la astuta distorsión de los ingredientes sino en el extraño sabor 

del combinado. A partir del hallazgo de la oreja cortada, Jeffrey inicia 

una investigación de detective aficionado que, haciendo 

descubrimiento tras descubrimiento, le conduce hasta una cantante, 

Dorothy Vallens (Isabella Rossellini), que vive una vida enigmática 

entre un confuso club nocturno -“The Show Club”- y su sórdido 

apartamento, decorado con colores de tono avinagrado e iluminado 

con turbiedad, en el que suceden algunas cosas insólitas. Puede que, 

para muchos, lo que más llame la atención de TERCIOPELO AZUL 

sea el curioso tratamiento que da David Lynch a la película de ado- 



 

 

 
 

-lescentes, dándole la vuelta a sus planteamientos y jugando 

descaradamente la baza del mal gusto (tómese como ejemplo la 

relación entre Jeffrey y Sandy, o la secuencia de la fiesta juvenil que, 

en mi opinión, podía haberse suprimido en el montaje sin que el film 

se resintiera por ello); mas lo que le da a la película ese tono 

personalísimo, que a veces atrae hasta fascinar y otras inquieta hasta 

repeler, es la asombrosa atmósfera que se crea en ella y la inquietud 

que provocan los detalles dispersos a lo largo de su desarrollo, en 

ocasiones destacados, otras veces simplemente vistos de pasada. Esa 

atmósfera, esa inquietud, son el resultado del trabajo de 

profundización que hace Lynch de cada secuencia para extraer de ella, 

como en una labor de destilación, lo más inquietante, turbador y 

patógeno de cada momento. En este sentido, la secuencia en que 

Jeffrey se introduce por primera vez en el apartamento de Dorothy 

resulta modélica: la relación que se establece entre la mujer 

desnudándose y el hombre espiándola a través de la rendija de la puerta 

del armario va mucho más allá de un acto de “voyeurismo”, pues lo 

que Jeffrey está observando -lo que tiene delante de él- no es una 

desnudez corporal sino la desnudez moral de una mujer angustiada. 

Lynch pone en escena el malestar. No hay exhibicionismo ni 

excitación: solo una punzante desazón. Lo que molesta a Dorothy no  



 

 

 
 

es haber sido sorprendida desnuda sino haber sido espiada en un aparte 

con su dolor. En el desarrollo de esa secuencia, Dorothy, a punta de 

cuchillo, obliga a Jeffrey a desnudarse; la tensión de los gestos, el sucio 

y obsesionante color del decorado, la bata de terciopelo azul de 

Dorothy que contrasta con la forzada desnudez de Jeffrey, impregnan 

la situación con un toque de perversidad, que la llegada de Frank 

Booth (Dennis Hopper), villano de la historia, secuestrador y psicópata 

sexual, exacerba hasta límites insospechados. 

En las otras secuencias desarrolladas en el apartamento de 

Dorothy -siempre las más atractivas del film-, Lynch llega al extremo 

de sugerir esa perversidad en detalles aparentemente anodinos, sin 

dudar en forzarlos a salir fuera del relato, como cuando dedica dos 

planos al movimiento de las cortinas mecidas por el viento, cuando 

destaca el efecto de unos labios rojos en el incompleto primer plano de 

un rostro, o cuando muestra el juguete del niño secuestrado, lo que 

hace nacer un sentimiento de sorda inquietud. Jeffrey comienza su 

investigación por capricho y la termina por necesidad, fascinado por 

lo que encuentra en su camino y asombrado por la malignidad de las  



 

 

 
 

conductas humanas, reconociendo incluso sus observaciones en las 

obsesiones del psicópata Frank: son dos personajes que se 

reconocen… Su gran hallazgo, empero, es detectar que está viviendo 

dentro de un misterio y comprobar que la vida es una cadena de 

misterios: que él mismo es “otro” misterio, otro eslabón de esa cadena 

de sorpresas que comienza con el hallazgo de una oreja cortada y 

concluye con la imagen de un tordo con una cucaracha en la boca. Y 

aunque ni Dorothy ni Frank pueden ser llamados estrictamente 

personajes misteriosos -el dolor de una y la perversidad del otro son 

demasiado contingentes-, lo que les hace misteriosos es la mirada con 

que Lynch les observa, su tratamiento cinematográfico como 

personajes: el lúgubre “striptease” de Dorothy en su apartamento o el 

primerísimo plano en el que Lynch muestra parcialmente su rostro, 

con un ojo azulado, la nariz y la boca roja, provocan un desasosiego 

indefinible, como lo que supone un espejo empañado para un enfermo; 

Frank inquieta más por la mascarilla con la que aviva su avidez sexual 

que por su brutalidad, mucho más también pintándose los labios a la 

luz de una linterna y besando a Jeffrey que por sus amenazas verbales. 

 



 

 

 
 

David Lynch utiliza con frecuencia en la película un método de 

trabajo que le da muy buenos resultados: componer una secuencia en 

función tanto de la narración directa como de la sugerencia del acecho 

de lo insólito; cuando, por ejemplo, Jeffrey y Sandy pasean por la 

noche bajo los árboles, Lynch inserta a veces en medio de su 

conversación algún travelling por las ramas de los árboles, sin que los 

personajes miren hacia éstos; los movimientos de las cortinas en el 

apartamento de Dorothy –siempre en plano aislado- son como 

estremecimientos de una ficción que respira febrilmente, tensiones. y 

contracciones nerviosas. Así también, las secuencias que en apariencia 

no tienen conexión con el relato, como la visita al padre enfermo, 

contribuyen a la creación de una atmósfera turbia y enfermiza que 

coloca al espectador en una situación de indefensión y total 

receptividad. El retrato de esa crueldad exhibida entre líneas -el padre 

de Jeffrey no puede hablar ni respirar- se combina extrañamente con 

fragmentos de refinada elegancia –el citado paseo nocturno- y con 

momentos excesivamente explicativos -abundantes en la redada final, 

con fondo de canción-; es decir, el tono de TERCIOPELO AZUL viene 



 

 

dado por la dispersión tonal y por las diferentes inflexiones que 

someten cada secuencia a un vertiginoso remolino de sensaciones. A 

veces, esas inflexiones funcionan en un sentido distinto al esperado: 

así, el inicio de la secuencia de la primera visita de Jeffrey al 

apartamento de Dorothy está construida en función del paso del 

tiempo, con las convenciones de una película de suspense (Sandy tiene 

que avisarle desde la calle tocando cuatro veces el claxon cuando vea 

que Dorothy entra en la casa), y sin embargo ni la llegada de Dorothy, 

ni el hecho de que Jeffrey no escuche el claxon por culpa del agua de 

la cisterna del water, ni la idea de un posible peligro crean sensación 

alguna de suspense, sin que eso quiera decir que el movimiento está 

desdramatizado; el ejemplo más evidente de que las intenciones de 

Lynch son muy otras está en el abandono inmediato del personaje de 

Sandy y en el curioso desarrollo de la secuencia a base de ritmos 

internos. 

Creo que TERCIOPELO AZUL es, hasta el momento, la 

película más intensa, trabajada e interesante rodada por David Lynch, 

lo que no impide que tenga algunas debilidades, como hacer que la 

joven pareja vaya dos veces al mismo restaurante (la parodia del cine 

juvenil se muerde la cola), o la ya indicada escena de la fiesta, o la 

extraña secuencia protagonizada por Dean Stockwell. Pero, dada la 

peculiaridad de la propuesta y a la vista de sus características 

personales, nada de eso molesta demasiado desde el momento en que 

irregularidad, exceso y el juego con distintas intensidades son 

elementos asumidos por David Lynch en esta lucha de la inteligencia 

contra el estereotipo (…). 

 
Texto (extractos): 

José Mª Latorre, “Terciopelo azul: una pesadilla con música de fondo”,  

en Crítica Estrenos, Dirigido, noviembre 1986.  

 

 

 

 

 

 



 

 

 
 

 

“Existe cierto tipo de ficciones mediante las cuales el autor 

intenta liberarse de una obsesión que no resulta clara 

ni para él mismo”. 

 Ernesto Sábato 
 

(…) Desde su primera y antológica secuencia, circunspecta 

pintura de lo cotidiano sometido a la distorsionadora inflexión de lo 

turbio y enfermizo que subyace bajo su superficie; de la crueldad que 

soterradamente anida en algunos de sus matices -cfr. la angustiosa 

visita de Jeffrey a su padre en el hospital, hallándose éste inmovilizado 

con hierros y tubos, sin poder hablar, profiriendo solo guturales 

sonidos-, TERCIOPELO AZUL se erige, sin ningún tipo de cortapisas, 

en un auténtico viaje a las tinieblas. Combinación de “love story, 

thriller, murder, mystery, sexualty explicit and violent”, según su 

propio autor, con TERCIOPELO AZUL asistimos a un verdadero 

descenso al abismo –patente en ese alucinante momento en que la 

cámara se introduce dentro del pabellón auditivo de la oreja 

encontrada por Jeffrey-, donde los sueños más recónditos del protago- 



 

 

 
 

-nista del film, Jeffrey Beaumont (Kyle MacLachlan) -cuya similitud 

física y en sus modos de vestir, con David Lynch, invita a sugestivas 

reflexiones… - toman cuerpo. Si “lo siniestro”, como definió Freud, 

es la realización absoluta de un deseo, siempre oculto, prohibido, y 

semicensurado; cuando algo sentido y presentido, temido y 

secretamente deseado, se hace, de forma súbita, realidad, el film 

constituye al respecto una ajustada representación de este sentimiento 

vital y estético, objeto físico y moral. 

A partir del fortuito hallazgo, en un descampado, de una oreja 

cercenada semioculta por cuantiosas y viscosas hormigas, Jeffrey 

inicia una investigación amateur, primero espoleado por la curiosidad, 

fruto, posiblemente, del bucólico tedio que proporciona tan normal 

comunidad. Luego impelido por una urgente e hiriente necesidad. El 

mismo admitirá que no sabe si es, en realidad, “un detective o un 

pervertido”, ante la pregunta de su amiga Sandy (Laura Dern). No 

únicamente prosigue sus pesquisas fascinado por los insólitos 

descubrimientos que van jalonando las mismas. No solo por los 

estremecedores personajes que pueblan el mundo tan extraño en el que  



 

 

 
 

se sumerge. Para él, significa la materialización de sus deseos -de 

amor, de sexo, de ternura, de sentirse necesario para alguien, de 

emociones fuertes, de aventura-; en suma, la consecución de un 

sentido para una vida carente de ello, búsqueda largo tiempo reprimida 

reconociéndose asimismo parte del misterio que pretende desentrañar. 

Su trayecto catártico y circular - en el epílogo del film, la cámara saldrá 

de otra oreja, esta vez la suya propia- se saldará con un pretendido final 

feliz, simbolizado por un tordo con un agonizante insecto en el pico. 

Jeffrey obtendrá en la experiencia una cierta estabilidad espiritual 

frente al conocimiento de sus ansiedades. Pero, al retornar a una 

inocencia inexistente y mal asumida, perderá los anhelos que le 

confieren la aprehensión de su verdadera identidad. La realidad vence 

al sueño, integrándolo en la cegadora luz del bien: el orden absurdo 

que rige una existencia absurda13. Lo verdadero, es decir, lo que ex- 

                                                 
13 TERCIOPELO AZUL nos retrae a la memoria el cine de Douglas Sirk. (…) Los personajes escapan 

de aquello que, en trance irremediable, hallarán al final de su huida; marchan como ciegos y, por ello, no 

consiguen su meta; ceden al espejismo de haber luchado cuando, ya desde un principio, la lucha está 
decidida. El poso trágico que alienta la mayoría de sus films, un nítido sentido de la fatalidad del destino 

y la existencia, y la estructura circular del relato, presentes en la obra del autor de Dune, lo emparentan 



 

 

 
 

-pande y vivifica el alma y el cuerpo, y lo bueno, admitido de forma 

unánime por la mayoría de los hombres, trazado bajo sus leyes y 

normas, no tienen por qué ser coincidentes; nunca lo son. 

TERCIOPELO AZUL es la película que más ha contribuido a 

cimentar la irritante fama de morboso acarreada por Lynch. Emmanuel 

Kant afirmaba que el arte puede tratar cualquier asunto, y promover 

cualquier sentimiento, independientemente de su moralidad y el horror 

que pueda despertar. A la sensación de inseguridad alcanzada por el  

                                                 
delicadamente, en el espíritu, no en la práctica, con el genial cineasta alemán. Y ya que estamos, si 

nombres como Fellini, Bergman, Kubrick, Browning, Kafka, Sábato, Caspar Friedrich, Ferdinand Oehme 
y Edvard Munch acaparan las influencias, referencias, ecos, y reverberaciones del trabajo de Lynch, otros 

no menos importantes, como Hitchcock, Von Stroheim, o el exquisito Jois-Karl Huysmans se suman a las 

eclécticas raíces culturales de su cine. 
 

 
 



 

 

 
 

contraste entre el Lumberton diurno, y su Némesis, el Lumberton 

nocturno, hay que añadir la punzante crudeza descriptiva de 

ambientes, personajes y situaciones, que conforman la oscuridad. Los 

mejores instantes de la obra son, precisamente, los que transcurren en 

esa zona de sombras, especialmente, en el apartamento de Dorothy 

Vallens. Citemos, por ejemplo, la primera -y furtiva- intrusión de 

Jeffrey en el mismo: la mórbida relación establecida entre observada y 

observador, mediante un magnífico plano fijo por el cual Lynch obliga 

al espectador a adoptar el punto de vista de Jeffrey, escondido en el 

interior de un armario. TERCIOPELO AZUL homenajea visiblemente 

a Edward Hooper. En el film, al igual que en su obra, hay siempre un 

sujeto mirando que, lejos de limitarse a registrar lo dado, ha de crearlo, 

seleccionando, descubriendo la capacidad del ojo para figurar, para 

construir. Aparte del importantísimo papel desempeñado por el 

falsamente voyeurístico punto de vista, el tétrico cromatismo del 

decorado, y la excelente iluminación de Frederick Elmes, lo que 

contribuye en gran parte a escenificar las angustias y zozobras de 

Dorothy son los detalles que dotan de densidad la secuencia: los gestos 

y miradas lánguidas de Dorothy; sus desplazamientos dentro del 

decorado, ocultando parcialmente sus actividades; el instante en que 

se despoja brevemente de su peluca; el fúnebre striptease; la extraña 

conversación mantenida por teléfono; el contraste entre su pálida piel  



 

 

 
 

y la ropa interior negra; la bata de terciopelo azul… Y, lo más 

sorprendente de dicha secuencia, son las sucesivas e inesperadas 

distorsiones a que es sometida. La primera, al ser descubierto Jeffrey 

por Dorothy; la segunda, con la llegada del psicópata Frank Booth 

(Dennis Hooper). Dorothy, cuchillo en mano, pasa, de la sorpresa 

inicial de su encuentro y de la rabia contenida por haber sido espiada 

en su personal drama, a una situación insospechadamente turbia. 

Después de obligar a Jeffrey a desnudarse, de forma forzada, lo 

seducirá sexualmente, transformándose este acto, posteriormente, en 

una desesperada demanda de ayuda.  La irrupción de Frank Booth en 

el apartamento, y el pormenorizado ritual de posesión de Dorothy que 

lleva a cabo es, sin duda, lo más cruento de todo el film.  

No obstante, resulta mucho más inquietante la violencia 

acontecida fuera del relato, que no vemos, y dada solamente a través 

de sus consecuencias. He aquí algunos ejemplos: 

- La oreja hallada por Jeffrey que, según el forense, ha sido cortada 

con unas tijeras. 

- Durante el enfrentamiento entre el novio de Sandy y Jeffrey, la 

aparición de Dorothy, desnuda y con el cuerpo lleno de contusiones, 

resulta más terrible que la contemplación directa de las vejaciones y 

torturas padecidas. 



 

 

 
 

- La última entrada de Jeffrey en el apartamento, con el hombre de la 

chaqueta amarilla y el marido de Dorothy, muertos. 

Película esencialmente nocturna, como todas las de su autor -

según Oswald Spengler, la noche disuelve los cuerpos y los objetos, 

los límites físicos por el día desaparecen, y prevalece lo interior, el 

espíritu-, TERCIOPELO AZUL indaga con singular lucidez en la 

pavorosa dualidad moral del ser humano, y su predisposición a dejarse 

tentar por los indudables atractivos del Mal. El Bien y el Mal, a 

primera vista, parecen fáciles de diferenciar; nada más falaz, ambos se 

encuentran unidos por lazos inescrutables y tortuosos. Rezumando una 

notable ambigüedad, el film establece una suerte de dialéctica 

existencial entre la luz y las tinieblas, desechando posiciones 

moralistas, e incluso, dudosos simbolismos. Admitiendo una lectura 

polivalente, alejado de cualquier maniqueísmo, el personaje 

interpretado por Kyle MacLachlan es depositario de considerables 

dosis de corrosiva ironía. El Mal es el único camino posible para hacer 

tangibles sus fantasmas o sus miserias, para su constitución en sujeto. 

Plantea el problema, no solo de la entidad del yo, sino de la misma  



 

 

 
 

existencia, mediante la implícita transgresión/subversión de un 

quebradizo orden social. El Mal muestra la verdad interior como 

definitivo revulsivo del orden, burgués e hipócrita, que aturde los 

sentidos y mediocriza las mentes. Deslumbra en la medida que 

promete respuesta a los interrogantes de la conciencia; es la nueva caja 

de Pandora que libera fuerzas ligeramente entrevistas, con dificultad, 

por la imaginación. 

En TERCIOPELO AZUL, Lynch da rienda suelta, con una 

visceralidad y contingencia no vistas desde Cabeza borradora, a 

todo el arsenal de obsesiones personales que forman su universo 

cinematográfico. Su atracción por lo subterráneo; su predilección por 

atmósferas malsanas y enfermizas; su inclinación hacia personalidades 

perversas, poseedoras de una monstruosidad interiorizada pero 

manifiesta en sus actos y en determinados detalles periféricos -cfr. la 

máscara de oxígeno de Frank-: todo recorre febrilmente la ficción. Sin 

embargo, resulta especialmente atractivo el sinuoso paralelismo 

establecido entre el malvado de la ficción, y el supuesto héroe, Jeffrey. 

Siendo un film de dualidades -amor/violencia, día/noche, 

Sandy/Dorothy... -, Frank y Jeffrey son las dos caras de una misma 

moneda. Dominados por los mismos deseos y pesadillas, pero 

apercibidas desde mundos opuestos y posiciones diferentes, los dos se 

tocan, se reconocen, y se repelen. Frank es la proyección física de un  



 

 

 
 

Jeffrey definitivamente devorado por las tinieblas. Jeffrey es para 

Frank la fantasmagórica proyección de lo que, en el pasado, pudo 

haber sido, o simplemente, soñó ser. Su tenebrosa semejanza tiene una 

continua vibración maligna a lo largo de todo el film. Dorothy, el 

obscuro objeto del deseo de ambos, es la caja de resonancia de esa 

vibración: ella quiere liberarse de Frank, recuperar a su hijo y a su 

esposo, y necesita la ayuda y el amor de Jeffrey, pero también aspira a 

ser sojuzgada y dominada por éste -mientras hacen el amor, Dorothy 

le pide a Jeffrey que le pegue, cosa a cual, evidentemente, accede-.  

Pero lo que convierte TERCIOPELO AZUL en una de las 

mejores películas de la década de los ochenta, tan parca en celuloide 

que merezca la pena recordarse, es su extraordinaria puesta en escena. 

Todo a lo que hemos hecho alusión anteriormente no tendría la menor 

lógica si no estuviera apoyado por la manera de construir y contar la 

historia, por su ejemplar combinación de imagen y sonido. Siendo la 

obra del autor de Corazón salvaje proclive a evolucionar hacia lo 

complejo, mejorando sistemáticamente sus temas y recursos 

estilísticos, la magnífica interrelación de los diferentes elementos 

estéticos culminantes de su estilo, más allá de un evidente virtuosismo 



 

 

técnico, deviene la verdadera generadora de la grandeza del film. El 

decorado, observando la dualidad que preside el film, define y opone 

personajes y atmósferas, marca el movimiento de los actores en los 

planos largos y sus entradas y salidas de campo, utilizándolo 

frecuentemente para el off visual, destinado a sembrar  la inquietud en 

el espectador. Parte de su densidad dramática es determinada en 

profundidad por el color y la excelente iluminación de Frederick 

Elmes, aquí más expresionista que nunca. El scope permite unas 

composiciones con ritmos y proporciones muy estudiadas para los 

planos generales, los planos donde hay más de tres o cuatro actores en 

campo, y el primerísimo primer plano, transformado en violento 

inserto. Sobre el particular, el montaje no admite divagaciones 

desdramatizadas: sus ya conocidos planos aislados crean el 

sentimiento adecuado en cada secuencia. Los efectos sonoros y la 

heterogénea música de Angelo Badalamenti -mezcla de música 

sinfónica, blues, y algunas gotas de jazz, incluidas sendas canciones 

compuestas por Badalamenti y Lynch, “Blue Star” y “Mysteries of 

Love”, así como las interpretadas por Bobby Vinton, Roy Orbinson y 

Kitty Lester, “Blue Velvet”, “The Sandman” y “Love Letters”, 

respectivamente-, se adhieren a las imágenes del film, muy 

compenetrados con los silencios -muy importantes- y los diálogos. La 

música crea atmósfera, apuntala con fuerza secuencias muy concretas, 

y presenta a los personajes. Música y sonido nunca se anulan, siempre 

se complementan -cfr. el primer paseo nocturno de Jeffrey y Sandy-.  

 Lynch consigue en este título, de  sorprendente vocación 

estructural, una plenitud de su estilo no superada por ningún otro de su 

filmografía. Probablemente, TERCIOPELO AZUL no sea una obra 

maestra, pero, en mi opinión, se parece mucho a ello. Elaborada con 

un sinfín de innegables aciertos y unos pocos -muy pocos- deliciosos 

excesos -la extraña secuencia en la guarida de Ben (Dean Stockwell)-

, se revela como la mejor y más severa obra de David Lynch (…). 

 
Texto (extractos): 

Antonio José Navarro, “Terciopelo azul: el corazón de las tinieblas”,  

en dossier “David Lynch: la irresistible atracción del abismo”,  

Dirigido, diciembre 1990. 



 

 

 
 

(…) 40 años después de su estreno, TERCIOPELO AZUL 

sigue siendo una de las películas que más literatura cinematográfica 

han ocasionado. Desde el mismo momento de su estreno, su 

singularidad, su extrañeza, su “ambigüedad”, su supuesto simbolismo, 

su juego con diferentes temas y géneros y su trabajo visual, han dado 

pie a todo tipo de interpretaciones o acercamientos. Desde la crítica 

cinematográfica del momento, en la que se imponía la inmediatez, 

pasando por la crítica posterior, con el apoyo de la perspectiva 

temporal para el análisis, hasta los acercamientos desde los llamados 

“estudios culturales”, que han analizado la cuarta película de Lynch 

desde todas las posturas existentes, en ocasiones rizando el rizo de 

manera excesiva y casi ridícula, han dado habida cuenta de ello. Por 

ejemplo, al poco tiempo de su estreno fue considerada como una 

película fantástica, categorización que muchos no compartieron, sobre 

todo porque tienen en cuenta, cómo no, la categorización genérica 

desde un punto de vista simplemente argumental y no tanto formal –

puesta en escena-; tampoco ayudó el aspecto retro de la película, ni el 

juego de Lych con el melodrama -básico en gran parte de su cine-, el 

thriller, el drama familiar, el cine de adolescentes... Porque 

TERCIOPELO AZUL es un compendio de ideas, temas y géneros 

pasados por la mente de un creador que, en su cuarto largo, mostró una  



 

 

 
 

desbordante madurez creativa que dio como resultado una película 

que, en efecto, ha propiciado todo tipo de acercamientos, mostrando 

su riqueza. 

Lynch llega a TERCIOPELO AZUL tras haber rodado una 

película de corte surrealista y experimental, Cabeza borradora, 

una obra de aparente clasicismo pero muy expresionista, El hombre 
elefante, y una frustrada superproducción de ciencia ficción, Dune, 

así como un puñado de cortometrajes cercanos en texturas a su 

primera, y esencial película. Es posible ver en todas ellas, en conjunto 

y por separado, algunas de las señas de identidad del cine ulterior de 

Lynch, pero TERCIOPELO AZUL es realmente el punto de arranque 

de lo que estaba por venir. En cierto sentido, es posible que así fuera 

porque Lynch tuvo un control absoluto sobre el material -teniendo eso 

tan querido como el montaje final-, como, por otro lado, ya lo tuviera 

en Cabeza borradora -aunque, en este caso, la película, aunque 

magnífica, resulta demasiado incipiente, adherida a un planteamiento 

experimental en forma y en narración-, pero que, en el caso de 

TERCIOPELO AZUL, resultó esencial para que Lynch pudiera tomar 

todas las decisiones, como la de abandonar el blanco y negro con el 

que quería rodar la película para pasar al color. 

 



 

 

 
 

Escribía Michel Chion en su libro sobre el cineasta acerca de 

TERCIOPELO AZUL que “visualmente el autor se arriesgó a 

presentar por primera vez una obra cuyas imágenes se parecían a las 

de cualquier película americana”. De este modo, Chion marca 

TERCIOPELO AZUL como el inicio de lo que denomina 

“Lynchtown” y que tiene que ver no solo con una cuestión de estilo 

personal, también sobre la imposibilidad de introducir a Lynch dentro 

del marco del cine norteamericano hasta aquel momento; no al menos 

de una manera tan coherente y unitaria como sería a partir de entonces, 

por supuesto, teniendo en cuenta que el cine de Lynch, siempre 

condicionado por el contexto en el que ha rodado, se presenta como 

una cierta isla dado su muy particular mundo. Aunque no se debe 

obviar el camino ya transitado por Lynch hasta TERCIOPELO AZUL, 

asumamos ese punto de partida como el inicio de algo. 

Hace unos años, en un cine de Londres, se llevó a cabo una 

retrospectiva llamada “Blue America, Pink America”, en la que, a 

partir de un conjunto de películas norteamericanas de los años ochenta, 

lanzaba una doble mirada basada, en teoría, en el antagonismo de 

ambas categorías. El blue, por supuesto, correspondía a 

TERCIOPELO AZUL, mientras que el pink, a La chica de rosa 

(Pretty in Pink, 1986, Howard Deutch). La idea era contraponer dos 

visiones de la Norteamérica de los “neo-con”. Lo interesante era que  



 

 

 
 

la parte correspondiente al pink, y que era, en teoría, la mirada blanda, 

acababa lanzando una visión francamente desoladora sobre aquello 

que había ido construyéndose, a nivel social, en la Norteamérica que 

salía de la crisis económica de finales de los setenta y se enfrentaba a 

las nuevas formas del capitalismo de los ochenta. 

Mientras que el blue, con la película de Lynch en la cabeza, lanzaba 

una visión, también en teoría, más amarga, más siniestra, pero también 

más codificada. Porque TERCIOPELO AZUL, en este sentido, resulta, 

como más de un analista ha evidenciado, algo ambigua dependiendo 

del prisma con el que se mire debido, precisamente, a una de sus 

características más importantes. La creación de un espacio visual, 

sobre todo en lo concerniente a los interiores de las casas, en el que los 

años cincuenta-sesenta se cuelan en una realidad, en una actualidad –

los ochenta-, creaba un cierto desconcierto en tanto a que se ha llegado 

a ver como un signo de nostalgia por un tiempo pasado perdido -y, por 

supuesto, mejor- que Lynch intentaba recuperar -visual, 

musicalmente- en un tiempo más sombrío. Claro que esta lectura 

puede tener, a partir de los mismos elementos, una lectura totalmente 

contraria. Pero es en esa irrealidad, que en muchos aspectos recupera  



 

 

 
 

en Twin Peaks -tanto serie como película- y en otros totalmente 

diferentes en Corazón salvaje, en donde aparece esa sensación 

irreal y fantástica. Lynch violenta la realidad, o mejor dicho, su 

representación, para crear una alternativa que mantiene un aspecto 

reconocible a la vez que posee las suficientes variaciones para 

conducir al espectador, y a los personajes, hacia otros derroteros. Y 

esa irrealidad, que en Cabeza borradora acaba imponiéndose en la 

narración hasta desfigurar los contornos de lo real, o que en El 
hombre elefante surgía de una era victoriana cuya superficie de 

normalidad no era más que la máscara de una sociedad enferma, en 

TERCIOPELO AZUL asume un aspecto mucho más rutilante, con un 

Lynch que muestra una gran madurez cinematográfica y un control 

sobre sus ideas absoluto, que asentará en gran medida las bases de su 

cine posterior en tanto a que, junto a Twin Peaks –serie y película- 

y Corazón salvaje, crea un itinerario de iniciación que, después, 

variará sutilmente hacia la mente a partir de Carretera perdida 

(1997).  

Pero antes de llegar ahí, en TERCIOPELO AZUL, y en las tres 

obras siguientes, hablamos de largometrajes, plantea relatos en los que 

surge la pérdida de la inocencia frente a una realidad, escondida, oculta  



 

 

 
 

y para acabar mostrar el mal desde diferentes vertientes. Es la mirada 

de Lynch hacia la realidad, sobre todo en aquella época, 

razonablemente inquietante en cuanto a cómo la percibe y la manipula 

para, al final, transmitir no tanto su fisonomía física como un estado 

anímico. Su combinación de referencias a las pinturas de Rockwell o 

Hopper, en feliz y casi imposible comunión, crean un paisaje, tanto en 

exteriores como en interiores, inquietante, lúgubre. Una realidad que 

nace de una irrealidad y, a su vez, conduce a ese sentido onírico, 

pesadillesco, que conlleva que pueda verse TERCIOPELO AZUL 

como el sueño de Jeffrey, quien harto de una vida y unos padres 

anodinos, sueña (crea en su mente) un posible mundo paralelo 

habitado por dos padres, más peligrosos, pero francamente más 

interesantes que los suyos. Su iniciación en el Mal, es entonces, un 

viaje para descubrir la verdad que anida bajo una realidad de impoluta 

superficie, idea que Lynch trabajará en sus siguientes películas hasta 

que decida, como hemos apuntado antes, introducirse directamente en 



 

 

la mente. Admirador de El mago de Oz, la cual reescribirá 

parcialmente en Corazón salvaje, Lynch toma su carácter onírico 

de aceptación de una realidad cuando las apariencias cambian. Jeffrey, 

a través de las calles de Lumbertom, ciudad maderera como Twin 
Peaks, irá descubriendo cómo hay reglas diferentes que rigen otros 

espacios, otros lugares, a otras personas. 

En su película más simétrica, más perfecta, Lynch obvió 

algunos elementos de coherencia de guion, sobre todo en lo referente 

a la investigación y a ciertos motivos relacionados con los actos de los 

personajes, que, sin embargo, ayudan a enfatizar ese sentido onírico: 

acciones que suceden sin una justificación aparente más allá de las 

propias reglas que, desde el comienzo, rigen en una narración que parte 

de unos elementos narrativos prefijados que Lynch se encarga de 

subvertir y convertir en algo diferente, nuevo. A partir de entonces, el 

cine de Lynch irá configurando sus propias normas, tendrá un mundo 

propio basado, entre otras cosas, en invitar al espectador a introducirse 

por nuevos caminos que culminarán, por ahora, en el terreno del 

largometraje, en Inland Empire (2006), película que absorbe de 

manera maestra todo lo planteado por Lynch hasta ese momento e, 

incluso, en el terreno del audiovisual contemporáneo. Pero para llegar 

allí, Lynch fue trazando, desde Cabeza borradora, cierto, pero con 

más personalidad desde TERCIOPELO AZUL, una visión que 

conduce de lo real a lo irreal, del cuerpo a lo etéreo, de lo narrativo a 

la abstracción; o puede que al revés. En cualquier caso, en su cuarta 

película, Lynch inició uno de los itinerarios más estimulantes y 

geniales del cine contemporáneo que, por fortuna, sigue abierto (…). 

 

 
Texto (extractos): 

Israel Paredes Badía, “Terciopelo azul: la blue América”, 

en dossier “David Lynch, mundos extraños”, Dirigido, febrero 2016. 

 

 

 

 

 



 

  



 

  



 

  



 

  



 

 

Viernes 23                             21 h      
Sala Máxima del Espacio V Centenario 

Entrada libre hasta completar aforo 

 

ASESINATO EN TWIN PEAKS • 1990 • EE.UU. • 113’ 

 
Título orig.- Twin Peaks.  Director.- 

David Lynch.  Guion.- Mark Frost & 

David Lynch.  Fotografía.- Ronald 

Víctor García (1.33:1 – color CF1).  

Montaje.- Duwayne Dunham.  

Música.- Angelo Badalamenti. 
Productor.- David J. Latt.  

Producción.- Lynch/Frost Productions 

– Spelling Entertainment – Worldvision 

para ABC.  Intérpretes.- Kyle 

MacLachlan (agente especial Dale 

Cooper), Michael Ontkean (sheriff Harry 

S. Truman), Mädchen Amick (Shelly 

Johnson), Dana Ashbrook (Bobby 

Briggs), Richard Beymer (Benjamin 

Horne), Lara Flynn Boyle (Donna 

Hayward), Sherilyn Fenn (Audrey Horne), Warren Frost (dr. Will Hayward), 

Everett McGill (Ed Hurley), Jack Nance (Pete Martell), Ray Wise (Leland 

Palmer), Joan Chen (Jocelyn Packard), Piper Laurie (Catherine Martell), 

Sheryl Lee (Laura Palmer), Russ Tamblyn (dr. Lawrence Jacoby), Mary Jo 

Deschanel (Eileen Hayward).  Estreno.- (EE.UU.) octubre 1991. 

 
Episodio piloto de la serie, 

remontado por Lynch para su explotación en Europa. 

 

versión original en inglés con subtítulos en español 
 

Película nº 5  de la filmografía de David Lynch (de 12 películas) 

 

Música de sala: 

Twin Peaks (1990-1991) 

Banda sonora original de Angelo Badalamenti 



 

 

 

 
 

(…) Las ideas surgen del modo más extraño en cuanto prestas 

atención. Y a veces en el plató de rodaje ocurren cosas que te incitan 

a soñar. Cuando estábamos rodando el piloto de TWIN PEAKS 

teníamos un ayudante de decoración llamado Frank Silva. No estaba 

previsto que Frank apareciera en TWIN PEAKS, ni por asomo. Pero 

estábamos filmando en casa de Laura Palmer y Frank estaba 

trasladando muebles de un lado a otro de la habitación. Yo estaba en 

el pasillo, debajo de un ventilador. Y una mujer dijo: ‘Frank, no 

coloques el vestidor debajo de la puerta. Te quedarás encerrado en la 

habitación’. Y me vino a la mente la imagen de Frank en la habitación. 

Corrí a la habitación y le pregunté a Frank si era actor. ‘Pues da la 

casualidad de que sí’, me dijo. Porque en L. A. todo el mundo es actor. 

Y puede que también en el resto del planeta. De modo que le dije: 

‘Frank, saldrás en esta escena’. Grabamos un plano panorámico del 

dormitorio, dos veces sin Frank y una vez con Frank quieto a los pies 

de la cama. Pero yo no sabía para qué ni qué significaba. Esa tarde 

bajamos a la primera planta a filmar a la madre de Laura Palmer en  



 

 

 
 

el sofá. Estaba tumbada triste y atormentada. De repente veía algo en 

su mente, se levantaba de un brinco y se ponía a chillar. Sean, el 

operador de cámara, tuvo que girar para seguir su cara al levantarse. 

A mí me pareció que había hecho un trabajo perfecto. De modo que 

grité: ‘Corten: ¡perfecto, precioso!’ y Sean me replicó: - ‘No, no, no. 

No está bien’.  –‘¿Qué pasa?’ –‘Había alguien reflejado en el espejo’.  

–‘¿Quién?’  -‘Frank se reflejaba en el espejo’. Pasan muchas cosas 

así que te incitan a soñar. Y una cosa lleva a la otra y, si lo permites, 

se abre algo totalmente nuevo. (…)  

(…) Me gusta la sensación de descubrir. Creo que es una de 

las cosas buenas de una historia por entregas: que puedes adentrarte 

en ella y profundizar cada vez más. Empiezas a sentir el misterio y 

comienzan a ocurrir cosas. La popularidad de los seriales en 

televisión va y viene. Periódicamente, las cadenas realizan encuestas 

de opinión. Y llegan a diferentes conclusiones: una de esas veces 

determinaron que la gente no ve la serie todas las semanas. La gente 

la ve un par de veces al mes más o menos y, en consecuencia, pierde 

el hilo de la historia y abandona la serie. Obviamente, las cadenas no 

quieren que los espectadores dejen de ver la serie y durante un tiempo  



 

 

 
 

renegaron de las historias continuadas y optaron por los finales 

cerrados. No sé muy bien por qué la cadena permitió que se rodara el 

piloto de TWIN PEAKS. Pero solo por el hecho de que permitan que 

algo se convierta en piloto no significa que vayan a rodar la serie. Así 

que se llegó hasta el piloto. Y ni siquiera entonces sabían lo que hacer 

con él. Esa clase de cosas las envían a un sitio, creo que está en 

Filadelfia. Y allí tienen gente que las ve y las puntúa. No se sabe cómo, 

TWIN PEAKS obtuvo una buena puntuación, aunque no espectacular. 

Y tampoco sé lo que pasó entre entonces y la fecha de emisión, pero 

la noche del estreno TWIN PEAKS consiguió una cuota de pantalla 

altísima. Así que tuvimos mucha suerte (…). 

(…) Estábamos montando el piloto de TWIN PEAKS y 

habíamos concluido el trabajo del día. Serían las seis y media de la 

tarde y había salido fuera. Había varios coches en el aparcamiento. 

Apoyé las manos en el techo de uno de ellos y lo noté muy caliente, 

aunque no quemaba; era un calor agradable. Estaba apoyado así y, 

¡zas!, apareció la Habitación Roja. Y el fondo, y luego parte del 

diálogo. De modo que tuve una idea, se me ocurrieron unos 

fragmentos. Y me enamoré de ellos. Así es como empieza. La idea te 

dice que construyas la Habitación Roja. De manera que reflexionas. 

‘Un momento -dices-, las paredes son rojas pero no sólidas’. Luego 



 

 

piensas un poco más. ‘Son cortinas. Y no son opacas, sino 

traslúcidas’. A continuación, pones las cortinas. ‘Pero el suelo... 

necesita algo.’ Y regresas a la idea y allí había algo en el suelo: todo 

estaba en la idea. Así que haces lo del suelo. Y comienzas a recordar 

mejor la idea. Pruebas algunas cosas y te equivocas, pero las 

arreglas, añades otras cosas y al final el conjunto produce la misma 

sensación que la idea original (…). 
 

Texto (extractos): 
David Lynch, Catching the big fish, Bodkind, 2006  

(Atrapa el pez dorado, Reservoir Books, 2022) 

 

 

 

 

 
 

 

 



 

 

 
 

“…la imagen solo debe insinuar, y, ante todo,  

excitar espiritualmente, y entregar a la fantasía  

un espacio para su libre juego”.  

Caspar David Friedrich 
 

(…) Posiblemente, por lo poco habitual de los antecedentes 

creativos de Lynch, garantes, apriorísticamente, de la atipicidad del 

producto, TWIN PEAKS ya tenía ganado, de entrada, bastantes 

enteros para una acogida nada indiferente. Si a ello le agregamos el 

alto nivel artístico del telefilm -dentro del medio en el que se inscribe-

, a años luz de cualquier serie o estrenos TV de curso legal, la polémica 

y su calificación de “acontecimiento” estaba en marcha. No obstante, 

que nadie se llame a engaño ante el sibilino imperativo programático 

de la expectativa creada. TWIN PEAKS, telefilm de lujo en suma, por 

su plasmación y resultados estéticos, así como por el recatamiento y 

mesura de sus rasgos diegéticos, concilia sus virtudes y errores -

insuficiencias- yuxtaponiendo ambas en difícil armonía. Los valores 

que otorgan carta de nobleza a la cinta, son los mismos que la limitan, 

la desequilibran, para, al final, proporcionarle un ambivalente aire 

insatisfactorio. Si, por un lado, dinamita los mohosos, pueriles, y  



 

 

 
 

aburguesados, patrones televisivos, con un trabajo transgresor, a 

caballo entre el thriller y el “whodunit”, capaz de inquietar al 

telespectador menos dormido y conformista, en relación con la obra 

del autor de Dune, se muestra en exceso cauteloso, previsible, 

amanerado, y por el contrario de la arriesgadamente magnifica 

Corazón salvaje, repetitivo. Mis reparos no provienen del 

persistente – y hasta cierto punto lógico- amansamiento de la ominosa 

atmósfera que lo preside; de la exposición nada agresiva de la 

cosmogonía ética y estética de Lynch; de la falta de una mirada 

escabrosa para un material que rebosa y requiere morbidez - no 

morbosidad-.  

Surgen de su repliegue nada original, y sí demasiado 

convencional, sobre los siniestros territorios de ambigüedad moral, 

violencia física, y perversa, y vital sexualidad, de la inolvidable 

Terciopelo azul. De la innecesaria reformulación de los enunciados 

de aquélla, transparentando intenciones y esquematizando logros. Del 



 

 

mismo modo que Corazón salvaje apostaba por un manierismo 

temático y estilístico enriquecedor de unas determinadas parcelas del 

relato, imprescindibles para su viabilidad como tal, Twin Peaks opta 

por un complaciente autoafirmación. Es probable que el móvil 

subyacente tras ello sea consensuar la fama de perverso que goza su 

autor. En otras palabras, dar al público lo que espera de él, 

convirtiendo su proyecto artístico en un formularlo guiño. A mi juicio, 

Lynch ha cedido a las exigencias del medio televisivo para paliar el 

evidente choque de un vehículo expresivo incompatible con su 

intransferible universo fílmico. No es un asunto que revista mucha 

gravedad, pero desdibuja sus palpables méritos ante este lamentable 

error de planteamiento. 

Sin embargo, sería injusto por mi parte no destacar los matices 

positivos que atesora TWIN PEAKS. Personalmente, creo que el más 

importante reside en sus notorias formas visuales, de gran belleza y 

sobriedad. El film opera anímicamente en el espectador, cumpliendo 

esa primera exigencia conspicua en todo el cine de Lynch: 

conduciendo su sensibilidad a afecciones estremecedoras, misteriosas, 

opresivas. Acogiéndose a su cristalino sentido de turbar, sumergiendo 

los sentimientos en un remolino de maliciosos signos. El intrigante 

rostro oriental de la viuda Packard, moviendo lánguidamente la 

cabeza mientras se pinta los labios frente a un espejo; el rostro de 

Laura Palmer emergiendo del plástico que la cubre; el angustioso 

baile del padre de Laura con su retrato entre las manos a los acordes 

de Glenn Miller; la conversación que mantienen Kyle MacLachlan y 

Michael Ontkean en el depósito de cadáveres bajo la titubeante luz de 

los focos..., son ilustrativos de los acertados procedimientos visuales 

de Lynch. Incluso cuando hace concesiones, su talento brilla con 

intensidad (…). 

 
Texto (extractos): 

Antonio José Navarro, “Twin Peaks”,  

en dossier “David Lynch: la irresistible atracción del abismo”,  

Dirigido, diciembre 1990. 
 

 



 

 

 
 

(…) El universo materializado por Lynch de una propia 

geografía vital y artística, una especie de “Lynchtown” definida en sus 

elementos clave por Terciopelo azul necesitaba una expansión y 

complejidad que el formato de la televisión le permitía desarrollar de 

forma exhaustiva. De esta forma, TWIN PEAKS, la serie, puede 

considerarse como un peldaño lógico y esperado en la filmografía de 

David Lynch, quien pareció utilizar las ventajas del medio televisivo 

en favor de sus propias necesidades narrativas y psicológicas a la vez 

que pervertía con la excusa de una involuntaria innovación los 

esquemas existentes hasta ese momento en el formato del serial para 

la pequeña pantalla. No es extraño que Lynch aprovechara en cierta 

forma las bases de una obra clave del género como es la novela 

“Peyton Place”, de Grace Metalious, adaptada con gran éxito (y sin 

aprovechar sus lecturas más oscuras) al cine en 1957 por Mark Robson 

y a la televisión por el productor Paul Monash en 1960. 

De igual forma, Lynch desentierra el formato del serial 

radiofónico, en especial el del mítico “The phantom of Crestwood” 

emitido por la NBC en 1932, que giraba en torno al asesinato de una  



 

 

 
 

prostituta llamada Jenny Wren, un misterio que obsesionó a la 

Norteamérica de la Gran Depresión y que fue llevado al cine ese 

mismo año por J. Walter Rubens. Tampoco hay que olvidar que Lynch 

tenía especial admiración por River’s Edge (Tim Hunter, 1987), una 

película poco difundida pero convertida poco a poco en título de culto 

que giraba en torno al descubrimiento de un cadáver por un grupo de 

adolescentes en la orilla de un río. La cita es obligada más cuando el 

propio Lynch encargó a Hunter la dirección de tres episodios de TWIN 
PEAKS, configurando un curioso bucle, ya que River’s Edge es una 

película muy influenciada, según su propio director, por Terciopelo 
azul. 

Twin Peaks, como concepto y en su desarrollo, es, 

principalmente, una versión corregida y aumentada de lo que Lynch 

experimentó en Terciopelo azul. Si allí el viaje hacia el lado oscuro 

de Lumberton se producía a través del descubrimiento de una oreja 

cortada, aquí es el cadáver de Laura Palmer el conductor del misterio  



 

 

 
 

y la puerta que abre un universo oscuro, bizarro, absurdo y surrealista 

ocultado tras una pátina de bucólico aburrimiento. Lynch pasa de la 

parte (la oreja) al todo (el cuerpo) para examinar un universo más 

complejo con asombrosos paralelismos con el que desarrolló en su 

película de 1986. Es evidente que el agente Dale Cooper (Kyle 

MacLachlan) es una versión profesional y madura del Jeffrey 

Beaumont interpretado por el mismo actor, como también lo es el link 

entre imágenes y atmósferas. Así, Lumberton y Twin Peaks son 

ciudades dominadas por el negocio maderero, las escenas que se 

desarrollan en locales nocturnos como “el Slow Club” en Terciopelo 
azul o “el Road House” en Twin Peaks tienen una misión de 

cliffhanger íntimo con composiciones musicales tan personales como 

el de la canción “Blue Velvet” de Bobby Vinton (interpretado por 

Isabella Rosellini) o las composiciones de Julee Cruise, 

respectivamente. Incluso momentos como la aparición de una 

magullada y desorientada Ronette Poulaski caminando por las vías del  



 

 

 
 

tren en la serie tienen evidentes puntos de referencia con la escena en 

que Dorothy Vallens aparece desnuda y herida en el barrio residencial 

de Jeffrey Beaumont. 

Lynch deconstruye en TWIN PEAKS de manera definitiva su 

obsesión por la imagen de lo femenino que impregna gran parte de su 

filmografía desde Terciopelo azul hasta Inland Empire (2006), 

sin olvidar que ciertas películas alejadas en su desarrollo del 

protagonismo femenino, incluyen la imagen de la mujer como 

catalizadora inicial (el prólogo de Dune a cargo de la princesa 

interpretada por Virginia Madsen) o final (las palabras de la madre de 

Merrick en el epílogo de El hombre elefante). TWIN PEAKS 
sublimiza esa idea, siendo un catálogo de historias de tipo coral, que 

circula desde la imagen del cadáver envuelto en plástico de Laura 

Palmer al inicio de la serie hasta esa fotografía engañosa de la joven 

como reina de su curso. Y en el curso de todo ese caudal de historias 

y misterios encontramos diversas metamorfosis de la propia imagen 

de Laura Palmer, como la enfermiza identificación de Donna (Lara 

Flynn Boyle) con ella (casi una posesión) hasta la aparición de su  



 

 

 
 

prima Madeleine (interpretada por Sheryl Lee, la misma actriz que 

presta el rostro a Laura Palmer), idéntica a Laura, que provoca una 

especie de déja vu múltiple generando una especie de bucle en la 

propia serie y que puede considerarse como una clara cita a otra de las 

obligadas paradas en la imagen de la mujer en el cine como es Vértigo 

(Alfred Hitchcock, 1958). Es evidente que Lynch tiene en mente otra 

de los grandes estudios de la fascinación por lo femenino como Laura 

(1944), la obra maestra de Otto Preminger en la que se construye un 

mito en torno a un falso cadáver, una mujer cuya fascinación, como 

ocurre con Laura… Palmer, procede de su imagen inerte en un retrato. 

TWIN PEAKS, la serie, toma desde aquí otro camino en el que Lynch 

se auto define en una nueva referencia como es la de su obsesión por 

el clásico El crepúsculo de los dioses (Billy Wilder, 1950), 

contada por un personaje que ha fallecido. 

Así, la(s) historias(s) de TWIN PEAKS pueden estar contadas 

por la propia Laura Palmer, siendo la serie un proceso de búsqueda de 

la identidad post mortem en la que la fallecida utiliza como conexión 

con el mundo la antena que representa el personaje del agente Cooper  



 

 

 
 

y que culminará con la recomposición de la imagen resucitada, 

retroactiva y entre dos mundos en Twin Peaks: Fuego, camina 
conmigo (1992), engañosa precuela donde Lynch encauza el universo 

de la serie al formato cinematográfico reconociendo él mismo una 

imposibilidad, renunciando al habitual formato en cinemascope e 

introduciendo interferencias catódicas en el metraje.  

Y en todo ello, no olvidemos que TWIN PEAKS surge como 

proyecto tras el abandono de “Venus Descending”, un intento de 

biopic sobre Marilyn Monroe (en colaboración también con Mark 

Frost) basado en la biografía de la actriz escrita por Anthony Summers 

bajo el título de “Goddess. The secrets lives of Marilyn Monroe”, otro 

cadáver exquisito que siempre ha fascinado a Lynch al igual que el 

famoso caso de “la Dalia Negra”. 

Desde el comienzo de la serie, TWIN PEAKS es un producto 

eminentemente de autor, no un simple encargo de prestigio donde un 

director con trayectoria aporta un piloto y poco más, como ocurre en 

muchas de las series actuales de éxito. Lynch se reservó la dirección  



 

 

 
 

de seis episodios (el piloto, 2,8,9,14 y 29), eligiendo con Frost de 

forma cuidadosa a los responsables del resto de las entregas. Así, Uli 

Edel había destacado en su retrato de la adolescencia traumática en 

Yo, Cristina F. (1981) o su mirada a los bajos fondos en la peculiar 

Última salida: Brooklyn (1989); Tim Hunter, como ya he 

señalado, había destacado con River’s Edge, pero también tenía 

experiencia en seriales televisivos que conectaban colateralmente con 

ciertos elementos de TWIN PEAKS como Falcon Crest (1988-

1990) o Sensación de vivir (Beverly Hills, 90210, 1990); Diane 

Keaton, la exmusa de Woody Allen, había debutado como realizadora 

con un curioso documental sobre la vida más allá de la muerte titulado 

Heaven (1987) y que había llamado la atención de Lynch; Graemme 

Clifford estaba en el radar de Lynch gracias a su notable retrato 

femenino en Frances (1982), un biopic en torno a la malograda actriz 

Frances Farmer, una historia que el realizador de Terciopelo azul 
intentó hacer suya sin éxito; James Foley había demostrado su 



 

 

capacidad para retratar el medio rural y profundo de los estados Unidos 

en la estupenda De hombre a hombre (At close range, 1986) así 

como conjugar los acentos del neo-noir en After Dark, My Sweet 

(1990). 

Es curioso cómo la significación más íntima y completa de 

TWIN PEAKS como obra de Lynch pasa no solo por analizar de 

forma categórica su estilo y derivaciones inusuales en los capítulos de 

la serie que dirigió, sino en un hecho en cierta manera circunstancial 

como es la existencia de un montaje independiente del episodio piloto 

para su comercialización previa en home video en Europa. A través de 

este montaje, explotado en España como ASESINATO EN TWIN 
PEAKS, y que incorpora una secuencia que ya hace referencia al 

demonio BOB y a la famosa Habitación Roja, Lynch reduce la historia 

al absurdo a través de texturas surrealistas, alejándose lo más posible 

del “whodunit” típico, sin dar resolución racional al enigma y estando 

en consonancia total con su filmografía y, en especial, con su peculiar 

precuela de la saga televisiva, la citada Twin Peaks: Fuego 
camina conmigo. En cierta manera, el verdadero significado de la 

serie se encuentra encriptado en este producto casi olvidado (…) que 

desarrolla un perfecto itinerario por una “Lynchtown” sacada de una 

lectura de “Alicia en el país de las maravillas” de Lewis Carroll a cargo 

de un seguidor de Aleister Crowley.  

En cierta manera, Lynch acabó atrapado en un plástico, como 

el cuerpo de Laura Palmer, con la evolución posterior de la serie, la 

necesidad de codificar elementos de culto que al comienzo habían 

surgido de manera espontánea (como las conversaciones del agente 

Cooper con su grabadora, por ejemplo) y que luego se convirtieron en 

elementos de cita y referencia que acabaron por fagocitar a la propia 

serie. La prueba de todo ello es que el éxito de la misma se produjo 

más en un territorio de la superficie, haciendo que el fan de TWIN 
PEAKS tradujera los elementos bizarre y vanguardistas del producto 

en clave de notas chocantes, sin profundizar realmente en la propia 

dimensión artística de la propuesta. Y cuando Lynch cambia el 

formato seriado de la idea y lo traslada de manera algo artificial a una 

textura cinematográfica, dejando fuera las citas y el misterio más apa- 



 

 

 
 

-rente, el resultado fue el fracaso absoluto de Twin Peaks: Fuego 
camina conmigo, quizá porque tras la creación de un concepto 

pueril y explotado hasta la saciedad como fue “lo lynchiano”, este, 

saturado y engordado artificialmente (además de mal imitado), acabó 

devorando al autor. 

TWIN PEAKS, la serie, queda de esta manera como un curioso 

experimento de televisión deseada pero no aceptada en sus registros, 

un lienzo donde Lynch amplia exponencialmente las ideas dibujadas 

en Terciopelo azul y que plasmará más adelante en otras de sus 

excelentes propuestas. Así, TWIN PEAKS no deja de ser un juego de 

imágenes, reflejos, espejos, donde el desdoblamiento (doppelganger) 

resulta fundamental para comprender el supuesto misterio, algo que se 

tomaría después por parte del realizador de modo radical en 

Carretera perdida (1997), Mullholland Drive (2001) e Inland 
Empire, esta última ejemplo de la saturación estilística y conceptual 

del autor y causa (brillante) de su bloqueo durante años. De manera 

profética (una de las muchas premoniciones internas y externas que 

contiene la serie), en la parte final de la serie, una Laura Palmer 



 

 

internada en esa isla de espacio y tiempo que es la Habitación Roja, 

avisa al agente Cooper de que se volverán a ver en 25 años. Esta frase, 

fuente de rumorología sin fin durante años en internet se hace realidad 

ante el rodaje de una supuesta tercera temporada de TWIN PEAKS 

por parte de Lynch y que se estrenará en 2017. Suponemos que el 

enfoque del realizador no tendrá mucho que ver con el estado actual 

de la ficción televisiva, dominada por una calidad objetiva y subjetiva, 

multimediática y millonaria, en cuya cúspide se sitúan series que 

mucho o todo tienen que ver con la obra de Lynch y, sobre todo, TWIN 
PEAKS, como han sido las dos temporadas de Fargo o la primera de 

True Detective.  

La aproximación del director de Carretera perdida a ese 

nuevo territorio de la ficción televisiva hipermoderna es un enigma, 

posiblemente dentro de otro enigma y envuelto en una bolsa de 

plástico. Y, posiblemente, así seguirá siendo tras haber consumido esa 

virtual tercera temporada que se someterá al bombardeo de un fandom 

reciclado y descontextualizado en su mayor parte y a un momento de 

la ficción audiovisual que remite a Habitaciones Rojas capaces de 

crear BOBS en serie dispuestos a romper nuestra percepción de la 

narración seriada (…). 
 

Texto (extractos): 
Ángel Sala., “Twin Peaks: Lumberton reloaded”,  

en dossier “David Lynch, mundos extraños”, Dirigido, febrero 2016. 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

  



 

  



 

  



 

 

Martes 27                             21 h      
Sala Máxima del Espacio V Centenario 

Entrada libre hasta completar aforo 

 

CORAZÓN SALVAJE • 1990 • EE.UU. • 125’ 

 
Título orig.- Wild at heart.  Director.- David 

Lynch.  Argumento.- La novela homónima 

(1989) de Barry Gifford.  Guion.- David 

Lynch.  Fotografía.- Frederick Elmes (2.35:1 

– color CF1).  Montaje.- Duwayne Dunham.  

Música.- Angelo Badalamenti.  
Canciones.- “Slaughter house” de Powemad; 

“In the mood” de Glenn Miller; “Love me” de 

Jerry Leiber & Mike Stoller; “First movement” 

de Duke Ellington; “Love me tender” de Elvis 

Presley & Ken Darby.  Productor.- Steven 

Golin, Sigurjon Sighvatsson y Monty 

Montgomery.  Producción.- Propaganda 

Films – Polygram Filmed Entertainment.  

Intérpretes.- Nicolas Cage (Sailor Ripley), 

Laura Dern (Lula Fortune), Willem Defoe 

(Bobby Perú), Crispin Glover (Dell), Diane 

Ladd (Marietta Fortune), J.E.Freeman 

(Marcello Santos), Calvin Lockhart (Reggie), Isabella Rossellini (Perdita Durango), 

Harry Dean Stanton (Johnnie Farragut), Grace Zabriskie (Juana Durango), 

Sherilynn Fenn (la chica del accidente), Freddie Jones (George Kovich).  Estreno.- 

(EE.UU.) agosto 1990 / (Francia) octubre 1990 / (España) febrero 1991. 

versión original en inglés con subtítulos en español 
 

In memoriam DIANE LADD (1935-2025) 
Centenario HARRY DEAN STANTON (1926-2017) 

 
1 candidatura a los Óscars: Actriz de reparto (Diane Ladd) 

Palma de Oro del Festival de Cannes 

 

Película nº 6  de la filmografía de David Lynch (de 12 películas) 

 

Música de sala: 

“Wicked game” (1991)  Chris Issak 

 



 

 

 
 

(…) A primera vista, en un film de las características de 

CORAZÓN SALVAJE, lo que más llama la atención es la soterrada 

contención del conjunto, por cuanto se refiere a la atmósfera, a la falta 

que denotan las propuestas del relato de una clara y virulenta mirada 

mórbida. Efectivamente, sobre el plano estilístico, se muestra, 

aparentemente, como un trabajo menos abstracto y arriesgado, más 

narrativo, que sus predecesoras. Tal vez por esta razón, CORAZÓN 
SALVAJE sorprende y desconcierta al unísono. Sin embargo, esto no 

significa que se trate de un film fácil; como todos los de Lynch ofrece 

al espectador pocas oportunidades de asimilar ordenadamente sus 

variados y apasionantes matices. Y aunque no hay ningún delirio 

formal que perturbe la serena cadencia rítmica de sus imágenes, 

CORAZÓN SALVAJE, barroca y ascética al mismo tiempo, es la 

lógica consecuencia, el siguiente paso a dar, en la dinámica evolutiva 

de su cine. Al igual que en el desarrollo de un movimiento o estilo 

artístico, ya sea colectivo o personalizado, después de Terciopelo 
Azul, obra de plenitud temática y estilística, el presente título propone 

una elaboración deliberadamente arbitraria de estructuras de su par- 



 

 

 
 

-ticular cosmogonía fílmica. Sin ánimo peyorativo podríamos afirmar 

que CORAZÓN SALVAJE dentro de la filmografía de Lynch es una 

realización decididamente manierista. Y quiero dejar bien sentado que 

ello no presupone que el cineasta no sea dueño de sus medios y técnica, 

que no domine el juego de formas que incansablemente se afana en 

construir. Todo responde a un manifiesto deseo de señalar su acusada 

personalidad como creador, que comporta, indistintamente, cierta 

renovación y un latente amaneramiento de su escritura 

cinematográfica, a través de un inesperado requiebro de su estilo. Su 

apagado dinamismo no es fruto de la fascinación e inquietud que 

ejercen en él sus fantasmas sino producto de su desolación ante la 

realidad que le circunda, servido por una puesta en escena de delicado 

lirismo. Su obvia perfección plástica aprisiona a las acciones, a las 

emociones, y los personajes, en una captación del espacio dramático y 

el tempo narrativo casi estático. La vida que la puesta en escena logra 

insuflarles, desde el inicio de la proyección, se resiste a cualquier 



 

 

alarde estético a cambio de un intimismo que alimenta y compone esa 

desolación. Se obstina en recrearse en pequeños detalles, en las 

manifestaciones más irrisorias, en los afluentes que serpentean la 

intriga, reclamando una cuidadosa visión. Son múltiples los 

pormenores que se relacionan mediante numerosos e insidiosos 

vínculos, quedando para el espectador la tarea de descubrirlos. Una 

vez presentado cada personaje, expuesta cada acción, sugestionada 

cada emoción, opone lo primordial de sí mismos a la primacía del 

sonido, el encuadre, o la iluminación. Por ejemplo, en las 

conversaciones que mantienen Lula (Laura Dern) y Sailor (Nicholas 

Cage) –sin duda, lo mejor de la cinta-, dentro de las diversas 

habitaciones de motel que van ocupando a lo largo de la ficción, ambos 

se confiesan cosas relacionadas con su tormentosa vida anterior, de un 

pasado que parece perseguirles, ambicionando exorcizar en aras de su 

amor aquello que les angustia; intentando adivinar los oscuros acicates 

que mueven a las fuerzas adversas que se les oponen, buscando uno en 

la mirada del otro el necesario estímulo para seguir adelante, para 

luchar por sus esperanzas. La belleza de esas secuencias reside en el 

frágil equilibrio entre ellos y el propio relato. Entre la esencia de lo 

representado y los mecanismos de la representación; sus gestos, sus 

actitudes, sus miradas, crean en cada plano la necesidad de su 

plasmación en la pantalla. El uso el scope, el decorado, la 

planificación, los movimientos de cámara..., se convierten en signos 

concretos, sin ensimismarse en su figuración expresiva. El autor olvida 

el volátil egocentrismo que genera el dominio de su arte rindiéndose a 

sus personajes, a sus contornos tangibles de tristeza, pasión, sueño, y 

miedo. Hay algo en esta notable película, a ratos excelente, que no se 

presta al análisis, que se escapa como el agua entre los dedos, algo 

vital, e intenso. Inaprensible a la fría elucubración pero no al calor de 

la sensibilidad. Es la convicción y sinceridad que impregnan las obras 

de arte asumidas a fondo y hasta sus últimas consecuencias. Lynch 

efectúa así una grave reflexión sobre la existencia y fragilidad de los 

sentimientos. Sobre la necesidad de amar, y por qué no, de odiar, y los 

inescrutables móviles que nos empujan a vivirlos y sentirlos. En  

 



 

 

 
 

CORAZÓN SALVAJE, más que de contenido dramático cabe hablar 

de contenido trágico... 

...Si la tragedia tiende a presentar el enfrentamiento de un 

personaje individualista y libre contra el medio en que se desenvuelve, 

CORAZÓN SALVAJE es un film trágico. La propensión y fin último 

de la tragedia consiste en inclinarse a la resignación, a la negación de 

la voluntad de vivir, bajo esta mira profunda las faltas expiadas por los 

héroes no son las faltas propias, sino las hereditarias, el error mismo 

de existir. Lula y Sailor son dos personajes individualistas -Sailor 

exclama en varias ocasiones que su chaqueta de piel de serpiente es el 

símbolo de su fe en la libertad individual-, que viven de espaldas al 

mundo y de cara a su pasión. La pasión es implícitamente lo que la 

individualidad es explícitamente. Arrastrados por un nomadismo 

romántico, escapan del odio que emana de un pasado pesadillesco, 

enrarecido por un tenebroso ambiente familiar, recortado por la 

sombra de un crimen y acomodado en un mundo violento que  solo 

huyen de Marietta, la madre de Lula, y de sus secretas conspiraciones 

con el hampón Marcello Santos para separarlos, eliminando a Sailor;  



 

 

 
 

también de ellos mismos, de sus íntimos terrores y odios, desterradas 

de sus almas la posibilidad de lograr la paz entre la monstruosidad 

material que les rodea. Lula sigue obsesionada con la muerte, aún no 

esclarecida, de su padre en un incendio supuestamente accidental, y 

con la violación que sufrió a los trece años a manos de su tío. Sailor, 

huérfano a muy temprana edad y caminando casi siempre al filo de la 

delincuencia, su continuo vagar le ha recubierto de un sólido 

escepticismo y una vehemente furia interior. Todo deseo nace de una 

privación, de un sufrimiento. En su huida a México, tierra idílica no 

física sino existencial, se agita una elección circunspecta y pertinaz de 

satisfacer y culminar su necesidad de amor. El amor-pasión de Sailor 

y Lula es real y consistente,  no una mera entelequia idealizad. Posee 

carne y sangre, sabor a saliva y a cuerpos desnudos abrazados sobre 

las sábanas revueltas de un lecho. Por su violencia puede superar todas 

las demás pasiones, dejar de lado cualquier consideración, y vencer 

todos los obstáculos con gran perseverancia, hasta el extremo de 

arriesgar la propia vida para satisfacer su deseo. No obstante, el deseo 

dura largo tiempo, las exigencias son grandes, y el goce es corta y 

mezquinamente tasado. Hasta ese placer que al fin se consigue no es 

más que aparente; otro le sucede, y si el primero es una ilusión 

desvanecida, el segundo es una ilusión que dura temporalmente. Sailor 

será detenido y encarcelado por la policía durante el atraco-encerrona 

que le tienden dos esbirros de Santos, Bobby Perú (Willem Dafoe) y 

Perdita Durango (Isabella Rossellini), en la “Ramos Feed Store”. Lula  



 

 

 
 

se verá forzada a volver con su madre y a tener al hijo de ambos sola, 

volcándose en la educación del niño durante los años que Sailor 

cumple su condena. Sailor, al salir de la cárcel, se halla condicionado 

por sentimientos de culpabilidad y miedo a fracasar de nuevo, por la 

certeza de haber lastimado a Lula, y por la intención de no defraudarla 

una vez más. En una amalgama de atracción y recelo frente a la 

definitiva consecución del amor que tanto tiempo perseguido, lo 

comunicará a Lula su decisión de no volver con ella. Renunciará a 

aquello que los dos querían -y quieren- con ansia; en suma, negará el 

sentido de su propia vida. Pero, por supuesto, en una historia de amor 

tan desgarrada y hedonista a la par, de una belleza casi desesperada, se 

impone un final feliz, mezcla de triunfo y esperanza. Durante la 

secuencia final -una de las más irreales y mejores de la película-, 

Sailor, sin sentido y tendido en el suelo tras ser golpeado por una 

pandilla de jóvenes a los que previamente ha provocado, tendrá la 

extraordinaria visión de un hada de rubios cabellos que le empujará a 

“no renunciar al amor, a la vida”. Consciente, al fin, de que sus 

sentimientos por Lula y su misma existencia son indisociables, Sailor 

correrá en su busca para reconciliarse bajo los acordes de la canción 

“Love me tender”, cantada por el propio Sailor a modo de declaración 

de amor. Lo que hay de íntimo e inexpresable en esta inolvidable se- 



 

 

 
 

-cuencia, la magia que destila el momento, nos pone de relieve que, 

para Lynch, el interior del hombre poco tiene que ver con la razón o la 

lógica... 

... CORAZÓN SALVAJE no es un film fantástico -a diferencia 

de la anterior obra de Lynch-, pero sí una fantasía romántica con un 

cierto gusto amargo. Tal reflexión nos suministra dos de los puntos de 

interés más importantes del film: el sombrío y deprimente retrato que 

compone el autor del mundo actual y el curioso tratamiento 

maravilloso de la historia. El primer aspecto corresponde con exactitud 

al espíritu de la cinta que es, sintéticamente, la búsqueda del amor en 

el infierno de la vida moderna -como bien señalaría el cineasta-. Hay 

continuas alusiones al poder autodestructivo del tabaco -¿es por ello 

que Lula y Sailor fuman constantemente?, ¿inconscientemente 

buscan, tal vez, en su huida, la huida definitiva de la muerte?-, a la 

desintegración de la capa de ozono, y a los altos niveles de 

contaminación. Lula conecta la radio de su automóvil y solo oímos 

atroces noticias sobre el asesinato perpetrado por un hombre contra su 

mujer e hijos, descuartizándolos, o un surrealista proyecto de soltar en 

aguas del Ganges a miles de cocodrilos para que lo limpien de 

cadáveres. Tanto los decorados como los exteriores ostentan una 

asfixiante suciedad, contrapunteados por atascos de tráfico, un terrible 

accidente en una autopista, carreteras desérticas y asquerosos moteles. 

Un hediondo caldo de cultivo para la sordidez, el odio y la muerte, 

donde lo subterráneo y siniestro, con sus criaturas -Marietta, Marcello  



 

 

 
 

Santos, sr. Reideer, Bobby Perú, Perdita Durango - ya no permanece 

oculto, está entre nosotros. CORAZÓN SALVAJE adopta, a pesar de 

sus elementos realistas, el ropaje de un cuento de hadas, en su 

significado más amplio. Postergando el cuestionable ingrediente 

almibarado de alguna de sus soluciones dramáticas, el film no elude, 

todo lo contrario, se asienta, en la solapada crueldad y horror de lo 

maravilloso. Si la aparición de un hada buena nos remite de forma 

evidente a este universo ficcional, con la cita explícita de la novela de 

L. Frank Baum, “El mago de Oz” -y más concretamente, a su versión 

cinematográfica firmada por Víctor Fleming-, el protagonismo de la 

“bruja” perversa -Marietta, la madre de Lula- corrobora lo antes 

reseñado. Una bruja capaz de grandes arrebatos histéricos, de mostrar 

sus larguísimas y repugnantes uñas rojas abriendo y cerrando sus 

manos como si fuera una fiera, mientras traga un Martini con sonora 

avidez, o de vomitar en una crisis de rabia, para después colorear de 

rojo su cara y brazos con un pintalabios, bufando de furor. 

Ante un film tan estimulante como CORAZÓN SALVAJE, de 

visionado obligado, la obra de David Lynch renueva su extraordinario 

valor y coherencia. (…) Del autor de Cabeza borradora cabe 

esperarlo todo, menos la mediocridad o el adocenamiento (…). 
Texto (extractos): 

Antonio José Navarro, “Corazón salvaje: entre el amor y el odio”,  

en Críticas Estrenos, Dirigido, noviembre 1990. 



 

 

 

 
 

(…) El 8 de abril de 1990, TWIN PEAKS se estrena en la 

emisora estadounidense ABC, dejando asombrados a crítica y público. 

Apenas un mes más tarde, el jurado presidido por Bernardo Bertolucci 

entrega la Palma de Oro del Festival de Cannes a CORAZÓN 
SALVAJE. La película, pues, llega a las pantallas en el momento de 

mayor aclamación de David Lynch (al menos, hasta que las redes 

sociales redimensionaron el sentido del término hype). Sin embargo, 

hoy en día CORAZÓN SALVAJE ocupa un lugar un tanto extraño en 

el corpus lynchiano, ya que no la podemos contar entre sus obras de 

consenso (Terciopelo azul, Mulholland Drive), pero tampoco 

entre las divisorias y periódicamente reivindicadas (Twin Peaks: 
Fuego, camina conmigo, Carretera perdida, Inland 
Empire). Por supuesto, no pertenece al culto seminal de Cabeza 
borradora, y posee demasiados detalles inconfundibles para que la 

englobemos entre aquellos títulos que, a priori, señalaríamos como 

más ajenos al imaginario de Lynch (El hombre elefante, Dune, 

Una historia verdadera). Pese a esta dificultad de encaje, la pa- 



 

 

 
 
-sión de Sailor y Lula sigue estando muy presente para cualquier 

espectador mínimamente atraído por el director de Missoula, Montana, 

así que no sería apropiado decir que el film ha caído en el olvido. De 

algún modo, parecería que la bonanza de las circunstancias que 

rodearon su presentación fuera un marchamo cuyo brillo soporta el 

paso de los años, por lo que resulta prioritario hacer foco en los méritos 

de otras obras que quizá lo necesiten más; particularmente, la 

traslación cinematográfica de Twin Peaks, que sufrió un vapuleo 

histórico en el mismo certamen que había respaldado a Lynch con su 

máximo galardón. Y quizá fuera ese, justamente, el mayor pecado de 

CORAZÓN SALVAJE: ser el símbolo de la confirmación 

¿prematura? de un autor con el que muchos aún se estaban 

familiarizando; decidiendo si les gustaba o no, y si había una voz 

legítima tras la impactante ocurrencia de arrojar una oreja cercenada 

en el patio trasero de la América idílica. 

En relación a esto, no debemos olvidar que CORAZÓN 
SALVAJE fue la primera película de David Lynch en destacar de 

manera prominente el nombre del director en su promoción, dando píe 

a que algunos empezasen a hablar del cineasta como “marca”, afilando 

los cuchillos que, unos meses después, asestarían en la Croisette la  



 

 

 
 

cruel puñalada a los últimos días de Laura Palmer. Incluso Andrés 

Hispano, que no se cuenta entre los detractores del film, dice de ella 

que parece “un largometraje creado para definir de un gran trazo a 

su autor y a su público”. Pero, ¿podemos estar de acuerdo con 

semejante afirmación? En opinión de este crítico, solo parcialmente: 

pasados veintiséis años de su estreno, el film se nos aparece al mismo 

tiempo como una recopilación de filias que reconocemos como 

típicamente lynchianas, contestada por algunas notables excepciones. 

La mayor de todas ellas se encuentra en el centro de la película, y no 

es otra que su pareja protagonista, Sailor/Nicolas Cage y Lula/Laura 

Dern, los únicos amantes en todo el cine de Lynch que no mantienen 

una relación tóxica (por más que su romance esté puntuado por un 

reguero de cadáveres). 

“Sailor y Lula eran unos personajes grandiosos. Sailor era 

muy masculino y, sin embargo, respetaba a Lula sin dejar de ser 

fuerte. En su cerebro, la trataba de igual a igual. Y ella era totalmente 

femenina y, como sabes, respetaba a Sailor y lo trataba de igual a 

igual. Así que avanzaban codo con codo en este extraño mundo, siendo 

ellos mismos y sintiéndose cómodos con la otra persona, sin que esta 

dejara de ser ella misma. Así que me pareció que era una historia de 

amor realmente moderna”. Con estas palabras le contaba David 

Lynch a Chris Rodley lo que más le atrajo de la novela de Barry Gi- 



 

 

 
 

-fford que inspiró el film14.  El director llegó a ella a través de su amigo 

Monty Montgomery (el cowboy albino de Mulholland Drive), 

quien planeaba dirigirla con Lynch como productor. Pero este quedó 

absolutamente arrebatado por el trabajo de Gifford, y tomó las riendas 

del proyecto, que entró en fase de producción en tiempo récord. Esta 

celeridad, unida al flechazo que Lynch sintió por el material, explica 

por qué CORAZÓN SALVAJE funciona eminentemente en su 

superficie, como un impulso irresistible y desmesurado. “Fue como 

una de esas cosas que, en cuanto arranca, es como un incendio. Surgió 

como de un estallido” recordaba Lynch en la conversación antes 

citada. Y así es justamente como se abre el film: con unas preciosas 

                                                 
14 Editada en España por Alianza en 1990 con el título de “La historia de Sailor y Lula”. 

Gifford daría continuación a la saga de estos personajes con los relatos compilados en “La 

vida desenfrenada de Sailor y Lula” (Anagrama, 1995). Asimismo, también convirtió a la 

secundaria Perdita Durango, encarnado en CORAZÓN SALVAJE por Isabella Rossellini, en 

personaje principal de otra novela, que llevaría al cine Álex de la Iglesia, con Rosie Perez 

como protagonista. 

 



 

 

 
 

llamaradas sobre las que impacta (literalmente) el título, mientras 

suena el “Im Abendrot” de Richard Strauss. Como en Terciopelo 
azul, los créditos marcan el tono, textura y cromatismo de lo que está 

por venir. La morbosidad aterciopelada da paso a una incontinencia 

flamígera, que permite a Lynch creer por vez primera en la épica. El 

azul de su anterior película y el verde de Twin Peaks desaparecen 

por completo, y la fotografía de Frederick Elmes hace reinar tonos 

rojos, naranjas y amarillos, secos de puro cálidos. Por su parte, la huida 

hacia adelante de Sailor y Lula tras la excarcelación del primero acerca 

el film a la mitología de las road movies, a los grandes espacios 

abiertos y a los recorridos diurnos; algo que Lynch solo volvería a 

encontrar, en un registro muy distinto, en Una historia verdadera. 

De hecho, hay pocas escenas relevantes que transcurran de noche: el 

siniestro encuentro de los protagonistas con un coche estrellado, del 

que emerge una aturdida y moribunda Sherilyn Fenn, y la reunión de 

freaks (entre los que se hallan John Lurie y Jack Nance) en la que 

Sailor y Lula conocen al “ángel negro” Bobby Perú (Willem Dafoe). 

Como mucho, se podría añadir a esta lista la absoluta tiniebla que 

envuelve la tortura y ejecución del desdichado Johnny Farragut, al 

que da (breve) vida Harry Dean Stanton, y el flashback que muestra la 

noche en que murió el padre de Lula, en un incendio provocado por 



 

 

 
 

su esposa Marietta (Diane Ladd) y el amante de esta, Santos (J.E. 

Freeman). Esta rendición a la luz solar repercute en la superficialidad 

que antes hemos señalado como rasgo distintivo de CORAZÓN 
SALVAJE: en ella no puede haber misterio, pues todo queda a la vista. 

Si otras películas de Lynch funcionan a partir de una sustracción de 

elementos que siembra los principios de incerteza en la narración (un 

proceso que tiene lugar, fundamentalmente, durante el montaje), la 

adaptación del libro de Gifford se construye, fundamentalmente, como 

una acumulación de situaciones y personajes. Su noción de la 

extrañeza no surge de la ausencia o la opacidad, sino de la insistente 

salpicadura de guiños a El mago de Oz (que convierten a Marietta 

en una bruja malvada, y hacen aparecer una providencial Hada), las 

asociaciones simpáticas del montaje (el frenético movimiento de los 

pies de Lula, fundido con la pista de una discoteca), o la repentina 

aparición de criaturas digresivas (como las que interpretan Freddie 

Francis y Crispin Glover), cuya vistosa presencia suma notas 

estridentes sin conducir la partitura hacia un clímax claro. 

Ni siquiera el final feliz con que Lynch corrige el desenlace 

original de Gifford (en la novela, a Sailor y Lula se les rompe el amor) 

funciona como catarsis, sino que resulta una muesca más en un 

conjunto permanentemente paroxístico, igual de noticiable que el 



 

 

rostro de Marietta embadurnado con pintalabios, los orgasmos de Lula 

o el cráneo reventado de Bobby Perú. Sexo, violencia... todo forma 

parte de un único estallido que CORAZÓN SALVAJE identifica con 

el hecho de estar vivo en un mundo “salvaje de corazón y mentalmente 

insano” (en ese sentido, es harto revelador que, en una obra que juega 

claramente la carta de lo explícito, los pasajes más turbios sean 

aquellos que quedan en off o que no llegan a consumarse, como la 

muerte de Farragutt y la “violación oral” de Bobby a Lula). En 

definitiva, todo en el film es al mismo tiempo esencial y accesorio. 

Prescindir de cualquiera de sus partes sería como arrancarle el alma. 

O como quitarle a Sailor esa chaqueta de piel de serpiente que, según 

él, es “un símbolo de individualidad y de fe en la libertad personal”. 

Al igual que sus protagonistas, CORAZÓN SALVAJE trata de 

ordenar la realidad en base a una fe literal en lo icónico. Y al 

respaldarse en el “Oz” de Baum/Fleming para articular un significado, 

se convierte en la más cándida de las películas postmodernas (…). 

 

 
  

Texto (extractos): 
Gerard Casau, “Corazón salvaje: amor moderno”,  

en dossier “David Lynch, mundos extraños”, Dirigido, febrero 2016. 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
                                                                      
 



 

  



 

  



 

  



 

 

Viernes 30                             21 h      
Sala Máxima del Espacio V Centenario 

Entrada libre hasta completar aforo 

 

TWIN PEAKS: FUEGO, CAMINA CONMIGO 

• 1992 • EE.UU. • 136’ 

 
Título orig.- Twin Peaks: Fire walk with me.  

Director.- David Lynch.  Argumento.- La 

serie televisiva (1990-1991) de David Lynch & 

Mark Frost.  Guion.- David Lynch & Robert 

Engels.  Fotografía.- Ronald Víctor García 

(2.35:1 – color CF1).  Montaje.- Mary 

Sweeney.  Música.- Angelo Badalamenti.  
Canciones.- “She would die for love” de 

A.Badalamenti & D.Lynch; “Questions in a 

world of blue” de A.Badalamenti & D.Lynch 

interpretada por Julee Cruise; “A real indication” 

y “The black dog runs at night” de 

A.Badalamenti & D.Lynch interpretada por 

Thought Gang; “Sycamore trees” de 

A.Badalemanti & D.Lynch interpretada por 

Jimmy Scott.  Producción.- Twin Peaks 

Productions – CIBY Pictures para New Line 

Cinema.  Intérpretes.- Sheryl Lee (Laura 

Palmer), Ray Wise (Leland Palmer), Kyle MacLachlan (agente especial Dale 

Cooper), Chris Isaak (Chester Desmond), Mädchen Amick (Shelly Johnson), Moira 

Kelly (Donna Hayward), Dana Ashbrook (Bobby Briggs), David Bowie (Phillip 

Jeffries), Miguel Ferrer (Albert Rosenfeld), Heather Graham (Annie Blackburn), 

David Lynch (Gordon Cole), Harry Dean Stanton (Carl Rodd), Kiefer Sutherland 

(Sam Stanley).  Estreno.- (EE.UU.) agosto 1992 / (Francia) junio 1992 / (España) 

julio 1998 (tv). 

versión original en inglés con subtítulos en español 
 

Centenario HARRY DEAN STANTON (1926-2017) 
 

Película nº 7 de la filmografía de David Lynch (de 12 películas) 

 

Música de sala: 

Twin Peaks: Fuego, camina conmigo (1992)  

Banda sonora original de Angelo Badalamenti 



 

 

 
 

(…) Demasiado a menudo se obvia la realidad de que Twin 
Peaks no fue una obra absoluta procedente, en su globalidad, de la 

mente de David Lynch. Tras esbozar su universo, su atmósfera, su 

imagen idiosincrásica, el director fue desentendiéndose de un sistema 

de producción, por aquel entonces, demasiado rígido para un autor que 

necesita libertad expresiva para encontrar su propia voz. De ahí que 

fuera aumentando cada vez más la tensión creativa existente con Mark 

Frost, pues Lynch veía la serie como un grupo de películas 

individuales exhibidas de forma secuencial, mientras Frost destacaba 

la importancia de la continuidad argumental y los arcos 

cuidadosamente planificados. Esa excentricidad natural, esa querencia 

por la sugerencia inquietante, que transmitió a sus incursiones a lo 

largo de la serie, se transformaba en su ausencia en mera pose 

imitativa, desabrida. De ahí que afrontara el episodio 22 de la segunda 

temporada, que acabó siendo además el último de la serie -a la espera 

de la nueva tanda de episodios que está produciendo Showtime-, como 

una especie de puñetazo en la mesa, una oportunidad de recuperar un 

 



 

 

 
 

pedazo de su imaginación de un barrizal de tramas convencionales de 

culebrón y de filosofía cerebral, prosaica y racionalista.  

Su clímax, desconcertante, marcadamente lynchiano, supone, 

de hecho, un primer esbozo de la exploración libérrima, personalísima, 

de su propia creación televisiva que llevó a cabo en TWIN PEAKS: 
FUEGO, CAMINA CONMIGO. Un largometraje que no es tanto una 

extensión argumental del producto original (que también) como un 

ajuste de cuentas con aquél, al reivindicar el universo expresivo en 

bruto de su autor, sin condicionantes, sin pactismos, sin renuncias cara 

al espectador. Atendiendo solamente a la versión estrenada en cines no 

resulta tan evidente, pero, al revisar las secuencias eliminadas de 

aquélla que Lynch montó en Twin Peaks: The Missing Pieces 
(2014), salta a la vista que su intención inicial era la de construir una 

trama -mano a mano con Robert Engels, uno de los guionistas 

habituales de la serie, que introduce cierta normalidad en el dibujo de 

los personajes- que contribuyera a darle a la serie una forma cíclica, 

reescribiéndola como una cinta de Moebius que convierte a FUEGO, 
CAMINA CONMIGO tanto en una precuela como en una secuela del 

original. Y si resulta así es sencillamente porque, como ocurre con 

otras obras de su autor, no podemos interpretar su metraje de forma 

literal, sino como una especie de territorio onírico en el cual los límites  



 

 

 
 

temporales se desdibujan, y si el destino de sus protagonistas está 

predeterminado es porque, en realidad, ya lo han sufrido: desde esa 

perspectiva, lo que Lynch nos está narrando no son los últimos días de 

Laura Palmer (Sheryl Lee) -o al menos, no exclusivamente-, sino que, 

en realidad, nos está mostrando el purgatorio personal en el que está 

atrapada, sea porque está reviviendo su existencia al borde de la 

muerte, sea porque se ha convertido en una de las almas perdidas de la 

Logia Negra. Detalles como que el agente Cooper (Kyle MacLachlan) 

sea capaz de hacer una descripción perfecta de la joven antes de 

conocerla, o la plena conciencia de esta de la existencia de Bob (Frank 

Silva), sugieren que, en realidad, no estamos frente a un universo 

lineal, uniforme -como pretendía Frost en su visión de la serie-, sino 

caótico, desordenado y pesadillesco –en sintonía con el resto de la obra 

de Lynch-.  

La propia idea, así como la personalidad y los rasgos 

definitorios de Laura Palmer, surgieron de una colaboración previa de 

Lynch y Frost, un guion llamado “Venus Descending” en el que, 

adaptando una biografía de Anthony Summers, detallaban los últimos 

días de la vida de Marilyn Monroe, y seguían la vinculación romántica 

que se conjeturaba con John y Robert Kennedy, y sugerían una 

conspiración homicida que había extinguido su vida. Y si, a lo largo 

de la serie, ambos habían incidido en los paralelismos entre actriz  



 

 

 
 

(real) y personaje (ficcional), el director lleva esas sugerencias a un 

nuevo nivel en FUEGO, CAMINA CONMIGO, que, más allá de su 

insobornable libertad expresiva, de su reticencia a la claridad 

expositiva, narra el descenso a los infiernos de una joven herida, rota 

por dentro, incapaz de escapar del bucle autodestructivo en el que se 

ha sumido. 

La hipersexualidad, el abuso de estupefacientes e incluso el 

historial de abusos sexuales de Laura parecen convertir el proyecto, 

en manos de Lynch, en algo así como una inmersión en la psique de 

una mujer tan hipersensible y tan desequilibrada como Monroe, y en 

un intento de comprenderla, que no disculparla ni justificarla. De ahí 

las dudas, las contradicciones y los giros tonales que se dan en el 

retrato que el largometraje hace del personaje de Sheryl Lee: el 

director no pretende dejar nada claro al respecto, sino que deja que sea 

el espectador quien saque conclusiones a partir de esa visión 

caleodoscópica, en continua mutación de un ser complejo, 

inaprensible. Un trayecto inverso al que lleva a cabo al perfilar la 

figura de su progenitor, Leland (Ray Wise), respecto a la cual, siendo  



 

 

 
 

ya todos plenamente conscientes del papel que juega dentro de la trama 

global, no caben ambigüedades. Prácticamente desde su primera 

aparición, bien avanzado el metraje, Lynch evidencia las grietas de su 

fachada pública, de su imagen de patriarca intachable, para dibujarle 

como un padre terrible -no tan alejado como pudiera parecer de la 

perversión del Frank Booth (Dennis Hopper) de Terciopelo azul 
que, ocultándose tras su (falsa) afabilidad, en realidad, asfixia, aplasta 

y maltrata a los que le rodean. Leland es un monstruo -sea o no por 

culpa de estar poseído por Bob: en esta relectura del universo Twin 
Peaks, no queda claro-, y como tal, le niega cualquier atisbo de 

humanidad. Incluso cuando, en determinada secuencia, se echa a 

llorar, pidiéndole perdón a su hija por su agresividad hacia ella, Lynch 

lo rueda en contrapicado para seguir conservando su aspecto 

amenazante, para nada tranquilizador- algo a lo que contribuye, claro 

está, la propia interpretación de Wise-, a pesar de la dulzura que le 

aporta a su gesto la música de Angelo Badalamenti. 

Siendo Lynch un autor con una tendencia natural hacia lo 

incómodo, hacia lo inquietante, algo que impregna su obra desde el 

primer hasta el último trabajo, sorprende hasta qué punto en TWIN 
PEAKS: FUEGO, CAMINA CONMIGO sintoniza, aunque sea de 

forma inconsciente, con los tropos de determinado cine de terror.  



 

 

 
 

Desde luego, no parece casual que ruede a Laura paseando con su 

amiga Donna (Moira Kelly, sustituyendo aquí a Lara Flynn Boyle) por 

los suburbios de Twin Peaks con una cadencia -y una inquietante 

sensación de vacío- similar a la que empleaba John Carpenter en 

Halloween (1978), ni tampoco que, durante el asesinato del 

personaje, emplee un efecto estroboscópico que se asemeja al que 

utilizaba Richard Brooks en el escalofriante clímax de Buscando al 
Sr. Goodbar (1977). Son ideas visuales que se integran a la 

perfección dentro de su propio discurso narrativo, pero que evidencian 

una cierta afinidad estética hacia el cine de género que marca, hasta 

cierto punto, la forma en la que, al menos en esta ocasión, retrata lo 

terrible del proceso de degradación mental del personaje de Sheryl 

Lee. 

Desde el momento en que la pareja de agentes del FBI que 

interpretan Chris Isaak y Kiefer Sutherland levantan la uña del cadáver 

de Teresa Banks (Pamela Gidley) para recuperar la letra que yace ahí 

escondida, el director va enrareciendo cada vez más el tono de un 

largometraje que, hasta entonces, había estado empleando un sentido 

del humor muy lynchiano -como al que da pie ese personaje que ya 

interpretaba en la serie, Gordon Cole, y a través del que recupera el 

gag de la sordera que ya explotaba en el cortometraje The Cowboy  



 

 

 
 
and the Frenchman (1988)-. Y esa imagen inicialmente idílica del 

pueblo en el que se sitúa la acción, y que Lynch retrata como una 

especie de cápsula del tiempo que agrupa varias estéticas distintas, va 

pudriéndose a golpe de detalle inquietante hasta revelarse, bajo su 

corrupta y supurante superficie, como una antesala natural hacia ese 

infierno que es la Logia Negra en la que reina Bob (…). 

 
Texto (extractos): 

Tonio L. Alarcón, “Twin Peaks: Fuego, camina conmigo: 

la pasión de Laura Palmer”,  en dossier “David Lynch, mundos extraños”, 

Dirigido, febrero 2016. 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 

 
 

 
 

 



 

 



 

 

DAVID LYNCH 
David Keith Lynch 

 
Missoula, Montana, EE.UU., 20 de enero de 1946 

Los Ángeles, EE.UU., 15 de enero de 2025 
 

FILMOGRAFÍA  (como director)  
 
 

1967 Seis hombres enfermos (Six men getting sick) [corto] 

Sailing with Bushnell Keeler [corto] 

Fictitious Anacin Commercial [corto] 

Absurd encounter with fear [corto] 

 

1969 The alphabet [corto] 

 

1970 La abuela (The grandmother) [corto] 

 

1974 The amputee [corto] 

  

1977 CABEZA BORRADORA (Eraserhead) 
 
1980 EL HOMBRE ELEFANTE (The elephant man) 

 
1984 DUNE (Dune) 

 
1986 TERCIOPELO AZUL (Blue velvet) 

 
1988 The cowboy and the frenchman [corto] 

 

1989 TWIN PEAKS [serie de tv]: 

 “Northwest passage” (1989) [T1/E1] 
 “ASESINATO EN TWIN PEAKS” (Twin Peaks, 1990) 
 [T1/E1, extendido y remontado para Europa] 

“Zen, or the Skill to catch a killer” (1990) [T1/E3] 



 

 

“May the Giant be with you” (1990) [T2/E1] 
“Coma” (1990) [T2/E2] 
“Lonely souls” (1990) [T2/E7] 

“Beyond life and death” (1991) [T2/E22] 
 

1990 CORAZÓN SALVAJE (Wild at heart) 

 
1992 TWIN PEAKS: FUEGO, CAMINA CONMIGO 
           (Twin Peaks: Fire walk with me) 

 
1993 Hotel Room [serie de tv]: 

 “Tricks” [T1/E1] 
“Blackout” [T1/E3] 

 

1995 Premonition following an evil deed 
           [episodio del film colectivo Lumière & Co.] 
 
1996 CARRETERA PERDIDA  (Lost highway) 

 
1999 UNA HISTORIA VERDADERA (The Straight story) 

 
2001 MULHOLLAND DRIVE 
 
2002 Rabbits [corto] 

 

2006 INLAND EMPIRE 
 

2007 Absurda 
           [episodio del film colectivo Chacun son cinéma] 
 
          
 
 
 
 
 
 



 

 

 
 
 

 
 
 
 
Para más información sobre sus otros cortometrajes, videoclips, spots 
publicitarios y producciones para television e internet,  
consultar 
https://www.imdb.com/es-es/name/nm0000186/?ref_=fn_t_1 
 
 

https://www.imdb.com/es-es/name/nm0000186/?ref_=fn_t_1


 

 

 



 

 

 
Selección y montaje de textos e imágenes: 

Juan de Dios Salas. Cineclub Universitario UGR / Aula de Cine 

“Eugenio Martín”. 2026 

 

 

Agradecimientos: 
Ramón Reina / Manderley 

Imprenta Del Arco 

Área de Medios Técnicos Espacio V Centenario 

(Antonio Ángel Ruiz Cabrera) 

Área de Recursos Gráficos y de Edición UGR (Patricia Garzón, 

Esperanza Gallardo y Melisa Tejero) 

Área de Recursos Audiovisuales UGR (Raquel Botubol) 

Oficina de Gestión de la Comunicación (Ángel Rodríguez Valverde) 

Redes Sociales (Isabel Rueda) 

Alejandro Roldán 

Mª José Sánchez Carrascosa 

 

 

In Memoriam 

Miguel Sebastián, Miguel Mateos, 

Alfonso Alcalá, Juan Carlos Rodríguez,  

José Linares, Francisco Fernández, 

Mariano Maresca & Eugenio Martín 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

En anteriores ediciones del ciclo 

MAESTROS  DEL  CINE  CONTEMPORÁNEO 
han sido proyectadas 

 

 

(I) MARTIN SCORSESE  (enero 2009) 

 

Taxi driver (Taxi driver, 1976) 

El último vals (The last waltz, 1978)  

Toro salvaje (Raging bull, 1980) 

El color del dinero (The color of money, 1986) 

La edad de la inocencia (The age of innocence, 1993) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 
 



 

 

 

 (II) JOEL  &  ETHAN  COEN  (enero & febrero 2010) 

 

Sangre fácil (Blood simple, 1984) 

Muerte entre las flores (Miller’s crossing, 1990) 

Barton Fink (1991) 

El gran salto (The Hudsucker proxy, 1994) 

Fargo (1995) 

El gran Lebowski (The big Lebowski, 1997) 

El hombre que nunca estuvo allí 
(The man who wasn’t there, 2001) 

 

 



 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

(III) WOODY  ALLEN  (octubre, noviembre & diciembre 2010) 

 

Toma el dinero y corre (Take the money and run, 1969) 

Annie Hall (1977) 

Manhattan (1979) 

Zelig (1983) 

Broadway Danny Rose (1984) 
La Rosa Purpura de El Cairo 
(The Purpure Rose of Cairo, 1985) 

Hannah y sus hermanas (Hannah and her sisters, 1986) 

Días de radio (Radio days, 1987) 

Otra mujer (Another woman, 1988) 

Delitos y faltas (Crimes and misdemeanors, 1989) 

Balas sobre Broadway (Bullets over Broadway, 1994) 

Poderosa Afrodita (Mighty Aphrodite, 1995) 

Desmontando a Harry (Deconstructing Harry, 1997) 

Todo lo demás (Anything else, 2003) 

 

 
 



 

 

(IV) MICHAEL  HANEKE  (noviembre 2013) 

 

Funny games (Funny games, 1997) 

La pianista (La pianiste, 2001) 

El tiempo del lobo (Le temps du loup, 2003) 

Escondido (Caché, 2005) 

La cinta blanca 
(Das Weisse band, Eine Deutsche kindergeschichte, 2009) 

Amor (Amour, 2012) 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 



 

 

(V) WONG  KAR-WAI  (noviembre & diciembre 2014) 

 

Cuando pasen las lágrimas (Wangiiao kamen, 1988) 

Días salvajes (A fei zhengzhuan, 1991) 

Las cenizas del tiempo (Dongxie xidu, 1994-2008) 

Chungking Express (Chongqing senlin, 1994) 

Ángeles caídos (Duoluo tianshi, 1995) 

Happy together (Chunguang zhaxie, 1997) 

Deseando amar (Huayang nianhua, 2000) 

2046 (2046, 2004) 

Eros (Eros, 2004)  

Michelangelo Antonioni, Wong Kar-Wai y Steven Soderberg 

My blueberry nights (My blueberry nights, 2007) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 
 
 
 
 
 



 

 

 
(VI) CLINT  EASTWOOD   
            (noviembre & diciembre 2015 / marzo 2017 / abril 2018) 

 

Escalofrío en la noche (Play Misty for me, 1971) 

Infierno de cobardes (High plains drifter, 1973) 

El fuera de la ley (The outlaw Josey Wales, 1976) 

Ruta suicida (The gauntlet, 1977) 

El aventurero de medianoche (Honkytonk man, 1982) 

El jinete pálido (Pale rider, 1985) 

Bird (1988) 

Cazador blanco, corazón negro 
(White hunter, black heart, 1990) 

Sin perdón (Unforgiven, 1992) 

Un mundo perfecto (A perfect world, 1993) 

Los puentes de Madison 
(The bridges of Madison County, 1995) 

Poder absoluto (Absolute power, 1997) 

Medianoche en el jardín del bien y del mal 
(Midnight in the garden of good and evil, 1997) 

Space cowboys (2000) 

Mystic river (2003) 

Million dollar baby (2004) 

Banderas de nuestros padres (Flags of our fathers, 2006) 

Cartas desde Iwo Jima (Letters from Iwo Jima, 2006) 

Gran Torino (2008) 

Más allá de la vida (Hereafter, 2010) 

Jersey boys (2014) 

El francotirador (American sniper, 2014) 

Sully (2016) 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

(VII)  STEVEN  SPIELBERG  
           (marzo & octubre & noviembre 2016 / marzo 2017 / 

             marzo 2018 / enero 2019) 

 

El diablo sobre ruedas (Duel, 1971) 

Loca evasión (The Sugarland express, 1974) 

Tiburón (Jaws, 1975) 

Encuentros en la tercera fase 
(Close encounters of the third kind, 1977/1980) 

1941 (1941, 1979) 

En busca del Arca Perdida (Raiders of the Lost Ark, 1981) 

E.T. (E.T. The extra-terrestrial, 1982) 

Indiana Jones y el Templo Maldito 
(Indiana Jones and the Temple of Doom, 1984) 

El color púrpura (The color purple, 1985) 

El imperio del sol (Empire of the sun, 1987) 

Indiana Jones y la Última Cruzada 
(Indiana Jones and the Last Crusade, 1989) 

Para siempre (Always, 1989) 

Hook (1991) 

Parque Jurásico (Jurassic Park, 1993) 

La lista de Schindler (Schindler’s list, 1993) 

Amistad (1997) 

Salvar al soldado Ryan (Saving private Ryan, 1998) 

Inteligencia Artificial (Articial Intelligence, A.I., 2001) 

Minority Report (2002) 

Atrápame si puedes (Catch me if you can, 2002) 

La terminal (The terminal, 2004) 

La guerra de los mundos (War of the worlds, 2005) 

Munich (Munich, 2005) 

Indiana Jones y el Reino de la Calavera de Cristal 
(Indiana Jones and the Kingdom of the Crystal Skull, 2008) 

Las aventuras de Tintín (The adventures of Tintin, 2011) 

Caballo de batalla (War horse, 2011) 

Lincoln (2012) 



 

 

El puente de los espías (Bridge of spies, 2015) 

Mi amigo el gigante (The BFG, 2016) 

Los archivos del Pentágono (The Post, 2017) 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

(VIII)  PETER  WEIR  (noviembre & diciembre 2017) 

 

Picnic en Hanging Rock (Picnic at Hanging Rock, 1975) 

La última ola (The last wave, 1977) 

Gallipoli (Gallipoli, 1981) 

El año que vivimos peligrosamente 
(The year of living dangerously, 1982) 

Único testigo (Witness, 1985) 

La costa de los mosquitos (The Mosquito coast, 1986) 

El club de los poetas muertos (Dead Poet society, 1989) 

El show de Truman (The Truman show, 1998) 

Master and Commander: Al otro lado del mundo 
(Master and Commander: The far side of the world, 2003) 

Camino a la libertad (The way back, 2010) 

 

 

 
 



 

 

(IX)  WERNER HERZOG   
          (marzo 2019 / enero 2020 / marzo 2024 / marzo 2025) 

 

 

 
 

Heracles (Herakles, 1962) 

Últimas palabras (Letzte Worte, 1968) 

Signos de vida (Lebenszeichen, 1968) 

También los enanos empezaron pequeños 
(Auch Zwerge haben klein angefangen, 1970) 

Los médicos voladores de África Oriental 
(Die fliegenden Ärzte von Ostafrika, 1970) 

Fata Morgana (1971) 

El país del silencio y la oscuridad 
(Land des Schweigens und der Dunkelheit, 1971) 

Futuro limitado (Behinderte Zukunft, 1971) 

Aguirre, la cólera de Dios (Aguirre, des Zorn Gottes, 1972) 

El gran éxtasis del escultor Steiner 
(Die grosse Ekstase des Bildschnitzers Steiner, 1974) 

El enigma de Gaspar Hauser 
(Jeder für sich und Gott gegen alle, 1974) 



 

 

Cuánta madera podría roer una marmota… 
(How much Wood would a Woodchuck chuck… -  

Beobachtungen zu einer neuen Sprache, 1976) 

Corazón de cristal (Herz aus Glas, 1976) 

Stroszek (1977) 

La Soufrière –  
Warten auf eine unausweichliche Katastrophe (1977) 

Nosferatu, vampiro de la noche 
(Nosferatu: Phantom der Nacht, 1979) 

Woyzeck (1979) 

Fitzcarraldo (Fitzcarraldo, 1982) 

Donde sueñan las verdes hormigas 
(Wo die grünen Ameisen träumen, 1984) 

La balada del pequeño soldado 
(Ballade vom kleinen Soldaten, 1984) 

Cobra Verde (Cobra Verde, 1987) 

Ecos de un reino oscuro 

(Echos aus einem düsteren Reich, 1990) 

Campanas desde lo profundo: fe y superstición en Rusia 
(Glocken aus der Tiefe – Glaube und Aberglaube in Rusland) 

Lecciones de oscuridad (Lektionen in Finsternis, 1992) 

El pequeño Dieter necesita volar 

(Little Dieter needs to fly, 1997) 

Mi enemigo íntimo (Mein liebster Feind – Klaus Kinski, 1999) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

(X)  PETER BOGDANOVICH  (octubre 2022 / noviembre 2023) 

 

 
 

El héroe anda suelto (Targets, 1968) 

La última película (The last picture show, 1971) 

Dirigido por John Ford (Directed by John Ford, 1971-2006) 

¿Qué me pasa, doctor? (What’s up, doc?, 1972) 

Luna de papel (Paper moon, 1973) 

Una señorita rebelde (Daisy Miller, 1974) 

Por fin, el gran amor (At long last love, 1975) 

Nickleodeon (Nickleodeon, 1976) 

Saint Jack, el rey de Singapur (Saint Jack, 1979) 

 

 

 

 

 



 

 

(XI)  ROBERT ALTMAN (antología)  
(septiembre & octubre 2025) 

 

 
 

M.A.S.H. (M.A.S.H., 1970) 

El volar es para los pájaros (Brewster McCloud, 1970) 

Los vividores (McCabe & Mrs. Miller, 1971) 

Nashville (Nashville, 1975) 

Vidas cruzadas (Short cuts, 1993) 
 

 

 

 

 

 

 



 

 

(XII)  DAVID LYNCH (in memoriam) (enero & febrero 2026) 
 

 
 

Cabeza borradora (Eraserhead, 1977) 

El hombre elefante (The elephant man, 1980) 

Dune (Dune, 1984) 

Terciopelo azul (Blue velvet, 1986) 

Asesinato en Twin Peaks (Twin Peaks-Tv Pilot, 1990) 

Corazón salvaje (Wild at heart, 1990) 

Twin Peaks: Fuego, camina conmigo 

(Twin Peaks: Fire walk with me, 1992) 

Carretera perdida (Lost highway, 1996) 

Una historia verdadera (The Straight story, 1999) 

Mulholland Drive (2001) 

Inland empire (2006) 
 

 



 

 

 

 

 

 

 

Organiza:  

 
CineClub Universitario UGR / Aula de Cine “Eugenio Martín. 

 
 

 

                                                                                          

 

 

Síguenos en Facebook, X (Twitter) e Instagram 

 



 

 

 


